
Credidimus caritati  14. Monseñor Lefebvre 

 En el transcurso de estos diez años he tenido ocasión de responder muchas 
veces a preguntas que son muy graves. Me he esforzado siempre en permanecer 
dentro del espíritu de la Iglesia, conforme a sus principios teológicos, que ex-
presan su fe, y a su prudencia pastoral, manifestados dentro de la teología y a 
través de la experiencia de su historia. 

 Creo poder decir que no he cambiado de opinión sobre estos temas, y que 
este pensamiento es afortunadamente el de la gran mayoría de los sacerdotes y 
fieles adictos a la Tradición infalible de la Iglesia. Ciertamente, las siguientes 
líneas son insuficientes para hacer un estudio exhaustivo de estos problemas. 
Pero se trata más que nada de exponer claramente algunas conclusiones para no 
equivocarse sobre las orientaciones y pensamientos de la Fraternidad Sacerdo-
tal San Pío X. 

1º Sobre la nueva Misa. 

 Respecto a la nueva Misa, destruyamos de inmediato esta idea absurda: si la 
nueva Misa es válida, se puede participar en ella. La Iglesia siempre ha prohibido 
a los fieles asistir a las Misas de los cismáticos y de los herejes, aunque sean 
válidas. Es evidente que no se puede participar en Misas sacrílegas, ni en Misas 
que ponen en peligro nuestra fe. 

Además, es fácil demostrar que la nueva Misa, tal como fue formulada por la Comi-
sión de Liturgia, con todas las autorizaciones dadas oficialmente por el Concilio, y 
con todas las explicaciones dadas por Monseñor Bugnini, presenta un acercamiento 
inexplicable a la teología y culto de los protestantes. 

Así, por ejemplo, no aparecen muy claros, y hasta se contradicen, los dogmas fun-
damentales de la santa Misa, que son los siguientes: • el sacerdote es el único mi-
nistro; • hay verdadero sacrificio, una acción sacrificial; • la víctima es Nuestro 
Señor Jesucristo, presente en la hostia bajo las especies de pan y vino, con su cuerpo, 
sangre, alma y divinidad; • es un sacrificio propiciatorio; • el Sacrificio y el Sacra-
mento se realizan con las palabras de la Consagración, y no con las palabras que 
preceden o siguen. 

Basta enumerar algunas de las novedades para demostrar el acercamiento a los 
protestantes: • el altar transformado en mesa, sin el ara; • la Misa cara al pueblo, 



Hojitas de Fe nº 32 – 2 – MONSEÑOR LEFEBVRE 

en lengua vernácula, en voz alta; • la Misa tiene dos partes: la Liturgia de la Palabra 
y la de la Eucaristía; • los vasos sagrados vulgares, el pan fermentado, la distribu-
ción de la Eucaristía por laicos, en la mano; • el sagrario escondido; • las lecturas 
hechas por mujeres; la Comunión dada por laicos. 

Todas estas novedades están autorizadas. 

 Se puede pues decir sin ninguna exageración que la mayoría de estas Misas 
son sacrílegas y disminuyen la fe, pervirtiéndola. La desacralización es tal que 
la Misa se expone a perder su carácter sobrenatural, su «misterio de fe», para 
convertirse en un acto de religión natural nada más. 

Estas Misas nuevas no sólo no pueden ser motivo de obligación para el precepto 
dominical, sino que además, con relación a ellas, hay que seguir las reglas de la 
Teología moral y del Derecho Canónico, que son las de la prudencia sobrenatural 
con relación a la participación o asistencia a una acción peligrosa para nuestra fe 
o eventualmente sacrílega. 

 ¿Hay que decir entonces que todas esas Misas son inválidas? Desde que exis-
ten las condiciones esenciales para la validez, es decir, la materia, la forma, la 
intención y el sacerdote válidamente ordenado, no se puede afirmar que sean 
inválidas. Las oraciones del Ofertorio, del Canon y de la Comunión del sacer-
dote, que se agregan a la Consagración, se requieren para la integridad del Sa-
crificio y del Sacramento, pero no para su validez. El Cardenal Mindszenty en 
la prisión, que a escondidas de sus guardias pronunciaba las palabras de la Con-
sagración sobre un poco de pan y de vino para alimentarse del Cuerpo y Sangre 
de Nuestro Señor, realizaba ciertamente el Sacrificio y el Sacramento. 

 Mas a medida que la fe de los sacerdotes se corrompa y dejen de tener la in-
tención de la Iglesia (pues la Iglesia no puede cambiar de intención), habrá me-
nos Misas válidas. La formación actual no prepara a los seminaristas para asegu-
rar la validez de las Misas. El sacrificio propiciatorio de la Misa ya no es el fin 
esencial del sacerdote. Nada más decepcionante y triste que oír los sermones o 
comunicados de los obispos sobre la vocación, a raíz de una ordenación sacer-
dotal. Ya no saben lo que es un sacerdote. 

Para juzgar de la falta subjetiva de quienes celebran la nueva Misa y de quienes 
asisten a ella, debemos aplicar la regla del discernimiento de espíritus según las di-
rectivas de la teología moral y pastoral. Debemos obrar siempre como médicos de 
almas y no como jueces y verdugos, como se sienten tentados a hacerlo quienes están 
animados por un celo amargo y no por el verdadero celo. Los sacerdotes recién 
ordenados han de inspirarse en las palabras de San Pío X en su primera Encíclica, 
y en los numerosos textos de autores espirituales tales como Dom Chautard en «El 
alma de todo apostolado», el Padre Garrigou-Lagrange en el tomo II de «Perfección 
cristiana y contemplación», y Dom Marmion en «Cristo, ideal del Monje». 

2º Sobre el Papa. 

 Pasemos a la segunda pregunta no menos importante: ¿Tenemos realmente a 
un Papa o a un intruso en la Sede de Pedro? ¡Dichosos los que han vivido y 



MONSEÑOR LEFEBVRE – 3 – Hojitas de Fe nº 32 

muerto antes de hacerse esa pregunta! Hay que reconocer que el Papa Pablo VI 
ha causado un serio problema a la conciencia de los católicos. Sin indagar ni 
conocer su culpabilidad en la terrible demolición de la Iglesia durante su Ponti-
ficado, no podemos dejar de reconocer que aceleró sus causas en todos los órde-
nes. Uno se pregunta: ¿Cómo un sucesor de Pedro ha podido en tan poco tiempo 
causar más males a la Iglesia que la Revolución Francesa? 

Hechos precisos como las firmas estampadas al artículo 7 de la Instrucción sobre el 
Novus Ordo Missæ, como también al documento de la Libertad Religiosa, son es-
candalosas y dan pie a que algunos afirmen que ese Papa fue hereje, y que por su 
herejía dejó de ser Papa. 

La consecuencia de este hecho sería que la mayoría de los cardenales actuales no 
habrían sido nombrados válidamente, y además serían inhábiles para la elección de 
un nuevo Papa. Los Papas Juan Pablo I y Juan Pablo II no habrían sido entonces 
elegidos legítimamente. En ese caso sería inadmisible rezar por un Papa que no lo 
es, y conversar con aquél que no tiene ningún título para sentarse en la Sede de 
Pedro. Como ante el problema de la invalidez de la nueva Misa, quienes afirman 
que no hay Papa simplifican demasiado los problemas. La realidad es más compleja. 

 Cuando uno se plantea si un Papa puede ser hereje, se descubre que el pro-
blema no es tan sencillo como se cree. Sobre este tema, el estudio muy objetivo 
hecho por Xavier da Silveira muestra que un buen número de teólogos piensa 
que el Papa puede ser hereje como doctor privado, pero no como doctor de la 
Iglesia universal. Es necesario, entonces, examinar en qué medida el Papa Pablo 
VI ha querido empeñar su infalibilidad en esos diversos casos en que ha firmado 
textos que, si no son heréticos, son al menos próximos a la herejía. 

 Ahora bien, hemos podido observar en esos dos casos, como en otros muchos, 
que el Papa Pablo VI ha actuado mucho más como liberal que como pertinaz en 
la herejía, ya que, cuando se le señalaba el peligro en que incurría, entregaba un 
texto contradictorio, agregando una fórmula contraria a lo que él afirmaba en la 
anterior, o redactando una fórmula equívoca, lo cual es propio del liberal, que es 
incoherente por naturaleza. 

El liberalismo de Pablo VI, reconocido por su amigo el cardenal Daniélou, basta 
para explicar los desastres de su Pontificado. El Papa Pío IX, en particular, habló 
mucho sobre el católico liberal, a quien consideraba como destructor de la Iglesia. 
El católico liberal es una persona de doble faz, en continua contradicción. Quiere 
seguir siendo católico al mismo tiempo que se afana por agradar al mundo. Afirma 
su fe con temor de parecer demasiado dogmático, y actúa de hecho como los enemi-
gos de la fe católica. 

 Un Papa, ¿puede ser liberal y seguir siendo Papa? La Iglesia siempre ha amo-
nestado severamente a los católicos liberales, pero no los ha excomulgado a to-
dos. También aquí hemos de permanecer dentro del espíritu de la Iglesia. Debe-
mos rechazar el liberalismo, venga de donde venga, porque la Iglesia siempre lo 
ha condenado con severidad por ser contrario al Reinado de Nuestro Señor, y en 
particular a su Reinado Social. 



Hojitas de Fe nº 32 – 4 – MONSEÑOR LEFEBVRE 

El alejamiento de los cardenales de más de ochenta años y los conventículos que 
prepararon los dos últimos cónclaves no hacen inválida la elección de los dos últi-
mos Papas. Excesivo sería juzgarla inválida, aunque podrían eventualmente, eso sí, 
hacerla dudosa. Mas la aceptación unánime de los cardenales y del clero romano, 
posterior a la elección, bastaría para convalidar dicha elección. Esa es la opinión 
de los teólogos. 

 La cuestión de la visibilidad de la Iglesia es demasiado necesaria para su 
existencia, para que Dios pueda omitirla durante décadas. 

 La postura de quienes afirman que no hay Papa pone a la Iglesia en una situa-
ción confusa. ¿Quién nos dirá dónde está el futuro Papa? ¿Cómo podrá ser desig-
nado un Papa donde ya no hay cardenales? Este espíritu es un espíritu cismático, 
al menos para la mayoría de los fieles, que se afiliarán a sectas verdaderamente 
cismáticas, como la del Palmar de Troya o la de la Iglesia Latina de Toulouse. 

 Nuestra Fraternidad se niega absolutamente a compartir esos planteos. Que-
remos permanecer aferrados a Roma, al sucesor de Pedro, pero rechazamos su 
liberalismo por fidelidad a sus predecesores. No tenemos miedo de decirlo res-
petuosa pero firmemente, como San Pablo frente a San Pedro. Por eso, lejos de 
negarnos a rezar por el Papa, multiplicamos nuestras oraciones por él, y roga-
mos para que el Espíritu Santo lo ilumine y lo fortalezca en el sostén y defensa 
de la fe. Por eso jamás me he negado a ir a Roma cuando él o sus representantes 
me han llamado. La verdad debe afianzarse en Roma más que en cualquier otra 
parte. Pertenece a Dios, que la hará triunfar. Por consiguiente, no se puede tole-
rar que los miembros, sacerdotes, hermanos, hermanas, oblatas de la Fraterni-
dad Sacerdotal San Pío X, se nieguen a rezar por el Papa, y afirmen que todas 
las Misas del Novus Ordo Missæ son inválidas. 

Es cierto que sufrimos, de parte de las autoridades, esa incoherencia continua que 
consiste en elogiar todas las orientaciones liberales del Vaticano II, y en tratar a la 
vez de atenuar sus efectos. Pero eso debe incitarnos a rezar y a mantener firmemente 
la Tradición, y no a afirmar por eso que el Papa no es Papa. 

 Para terminar, hemos de tener el espíritu misionero, que es el verdadero es-
píritu de la Iglesia; hacer todo lo que podamos por el Reino de Nuestro Señor 
Jesucristo, según la divisa de nuestro Patrono San Pío X, «Instaurare omnia in 
Christo», restaurarlo todo en Cristo; y sufrir como Nuestro Señor en su Pasión 
por la salvación de las almas y el triunfo de la verdad. 

 «In hoc natus sum», dijo Nuestro Señor a Pilato, «ut testimonium perhibeam 
veritati»: Yo he nacido para dar testimonio de la verdad. 

† MARCEL LEFEBVRE 
Arzobispo 

8 de noviembre de 1979 
1 

 

© Seminario Internacional Nuestra Señora Corredentora 
C. C. 308 – 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires 

FOTOCÓPIAME – DIFÚNDEME – PÍDEME a: hojitasdefe@gmail.com 


	Declaración de Monseñor Lefebvre  sobre la nueva Misa y el Papa
	1º Sobre la nueva Misa.
	2º Sobre el Papa.


