Hojitas de e

418

A los que no ponen obhstaculo
[«Non ponentibus obicem»)

Articulo del Padre Roger Tomas Calmel O. P.,
publicado en la revista Itinéraires n° 178, diciembre de 1973.

«Los sacramentos de la Nueva Ley contienen la gracia que significan, y con-
fieren la gracia misma a los que no ponen 6bice» (dogma de fe definido en el
Concilio de Trento). Procuremos, pues, no poner obstaculo a la gracia de los
sacramentos.

1° No poner obstaculos «objetivos».

Ante el maremoto del modernismo, defendemos la tradicion catélica, espe-
cialmente la consistencia objetiva de la Misa, y la necesidad de los ritos tradi-
cionales para preservarla de una disolucion que la haga invalida. Defendemos
los fundamentos objetivos del culto particular que tributamos a la Santisima Vir-
gen; insistimos igualmente en la importancia sin igual que el Rosario tiene para
profundizar y alimentar este culto indispensable.

Hemos de comenzar por ahi. Frente al subjetivismo protestante que invade la
Iglesia, hemos de recordar esta verdad primera: que la Misa verdadera no es fruto
de nuestras subjetividades, es decir, del ambiente religioso o el entusiasmo de la
asamblea, sino del Sumo aunque invisible Sacerdote, Jesucristo, y del sacerdote
visible y debidamente ordenado. Ahora bien, el medio normal y casi necesario
para el sacerdote de la Iglesia para lograr esta conformidad es valerse del misal
anterior a Pablo VI, con la lengua, las actitudes y las formulas absolutamente
libres de todo préstamo que venga de los herejes, incluidos los neo-herejes
pseudo-misticos que hacen su comedia en la pequefia Roma de Taizé.

Por eso hemos insistido tan frecuentemente en el deber que todo sacerdote
tiene de atenerse al misal absolutamente seguro, de ningin modo polivalente,
que es el de la Iglesia no montiniana. Al valerse de este misal, el sacerdote une,
sin lugar a ninguna duda, su intencion con la intencidn de la Iglesia, que a su vez
es una con la intencion de Cristo. En ese caso, la Misa no corre ningdn riesgo.
En ese caso, no corre riesgo ni en si misma ni en su dignidad infinita; el sacrificio



Hojitas de Fe n® 48 -2- LOS SACRAMENTOS

es entonces el mismo que el de la cruz, al que hace presente bajo los signos
sacramentales y cuyos frutos nos aplica, y nos perdona los pecados incluso enor-
mes, «etiam ingentia», dice el Concilio de Trento. En ese caso, la Misa no corre
ningun riesgo en su objetividad.

2° No poner obstaculos «subjetivos».

Puede, si, correr algin riesgo en nuestra subjetividad. Me explico. La Misa
no produce necesariamente en nuestra alma los frutos que deberia producir. El
efecto no es automatico. La fuente de vida corre a raudales, y los fieles estan
junto a ella; pero puede suceder que no extiendan la mano con el hueco de su
palma —el hueco de la humildad, de la intencion recta y humilde—, para recoger
al menos un poco de esta agua viva. Los fieles estan ahi, pero se diria a veces
gue les basta que el agua siga manando bien, sin que les importe purificarse y
saciar su sed con ella.

La Misa, la comunion que reciben en esta Misa —una comunion de rodillas,
en la boca, de manos del sacerdote—, en resumidas cuentas, el Santo Sacrificio y
la Sagrada Comunion a este Sacrificio, deberian inflamarlos de amor, apartarlos
enérgicamente del pecado. Misa' y Comunion tendrian este infalible resultado si
los fieles y los sacerdotes —los sacerdotes que han guardado la buena Misa, y los
fieles que no quieren otra—, no pusiesen obstaculo a la eficacia mistica «ex opere
operato». Misa'y Comunion lograrian su pleno efecto «non ponentibus obicem»,
a condicion de no toparse con obstaculos. Ahora bien, hay que reconocer que,
por desgracia, los partidarios mas firmes de las condiciones requeridas para el
«ex opere operato», los adversarios mas esclarecidos de las innovaciones mo-
dernistas y protestantes, no son siempre los cristianos que tienen mas en horror
el «ponere obicem», el poner obstaculo.

No tiro la piedra a nadie. Me limito a decir, a levantar la voz para clamar:
«Haec oportuit facere et illa non omittere» (Mt. 23 23): hay que hacer lo uno sin
omitir lo otro.

1. El sacerdote.

Es indispensable que el sacerdote que guarda la Misa catolica tradicional, la-
tina'y gregoriana, sepa por qué la guarda, es verdad; pero también es indispensa-
ble que luego celebre esta santa Misa con fe, amor y compuncién; que se prepare
a ella; que le dedique el debido tiempo a la accidn de gracias; que durante el dia,
segun sus posibilidades, venga a rezar delante del Sagrario; que se alimente de
las oraciones, secretas y postcomuniones de la Misa que ha celebrado. Eso supone
haberlas leido, analizado y meditado atentamente fuera de la Misa; eso supone
sobre todo hacer todo lo posible para que el Espiritu mismo de Jesus nos haga
decir el solemne «per Dominum nostrum Jesum Christum» ..., esta suprema ora-
ciéninsuperable que tendré sus repercusiones, partiendo del Corazon inmaculado
de Nuestra Sefiora y propagandose luego a través de los coros innumerables de



Los SACRAMENTOS -3- Hojitas de 'e n® 48

los &ngeles y de los santos, durante toda la eternidad. «Rogad en mi nombre»,
nos manda Jesus. Pero ;como rogar en nombre de Nuestro Sefior si el Espiritu
mismo del Sefior no nos ayuda a acordarnos de este nombre? Y ;como podria el
Espiritu Santo realizar esta maravilla, si por medio de mucho amor y renuncia,
por medio de mucho amor a Dios y al préjimo, el alma no se dispone a recibir,
cuando a El le plazca, este Espiritu Santo y su soplo divino? «Veni, Sancte Spi-
ritus, reple tuoram corda fidelium, et tui amoris in eis ignem accende».

«Non ponentibus obicem». Para el sacerdote que desea, porque asi es su de-
ber, que la Misa sea santificante para él, y mas santificante que todo, eso signi-
fica en el fondo gque hace los actos y sacrificios que se exigen para gue crezcan
en su corazon la religion y la caridad teologal, con un celo apostolico cada vez
mas puro.

2. Los fieles.

Para los seglares, el «non ponere obicem» adopta formas un poco distintas,
pero la ley sigue siendo la misma. Ahora bien, cuando se ve la falta de benevo-
lencia, la falta de espiritu de servicio entre ciertos cristianos que asisten a la
misma buena Misa; cuando se ve, ademas, con qué atuendos indecentes ciertas
cristianas se permiten asistir a la Misa llamada de San Pio V, y venir a arrodi-
llarse a la santa Mesa; cuando se los ve hacer deprisa y corriendo la accion de
gracias; cuando se conoce su espantosa fuerza de inercia para mantener la mun-
danidad, el egoismo y el espiritu de diversion en sus hogares y en toda su vida,
a pesar de las observaciones, consejos y exhortaciones de toda clase, es imposi-
ble no preguntarse si esas cristianas, manifiestamente aferradas a pecados venia-
les completamente deliberados, han reflexionado alguna vez sobre lo que para
ellas significa el «non ponere obicemy.

Pero es muy probable que no hayan formulado tampoco el proposito de re-
chazar todo pecado venial deliberado, aunque para ello tuviesen que renovarlo
setenta veces siete. Es aln mas probable que piensen haber hecho bastante con
defender la buena Misa. La idea de que defendemos la buena Misa por lo que es
en si misma al mismo tiempo que para recibir sus frutos, la idea de que haya este
doble motivo y de que, normalmente, el primero lleva al segundo, parece no ha-
bérseles ocurrido nunca.

Después de esto, ¢podremos extrafiarnos de que almas de buena voluntad,
poco instruidas pero muy profundamente religiosas, y que se sienten consterna-
das al pensamiento de no sacar de la Misa todo el bien espiritual que el Sefior
quiere dispensar por ella, no lleguen a comprender por qué defendemos nosotros
la Misa catolica tradicional?

3° Necesidad de evitar este doble obstaculo.

La vida cristiana es de una sola pieza. El alma cristiana tiende con todas sus
fuerzas a la unidad y al adelanto en santidad. El alma cristiana no piensa que



Hojitas de Fe n® 48 —4 - LOS SACRAMENTOS

haya que optar entre estas dos actitudes: o bien conocer bien y defender la doc-
trinay los ritos, y limitarse a €so; o bien servir al préjimo, mortificarse y procurar
la union con Dios, pero evitando mirar de cerca, aunque sea en un periodo de
revolucion modernista, si esta o no en juego el contenido del dogma y la seguri-
dad de los ritos.

El alma cristiana, en un solo y mismo impulso, guarda y medita, en su for-
mulacion precisa, las afirmaciones dogmaticas, al mismo tiempo que aspira, por
la oracion y la docilidad a Dios, a vivir a la altura de esta ensefianza revelada.

El alma cristiana, en un solo y mismo impulso, da testimonio de los ritos
tradicionales, que no se desvian hacia la herejia, al mismo tiempo que procura
no poner obstaculo a la accion «ex opere operato» de los sacramentos de la
nueva Ley.

El alma cristiana, en un solo y mismo impulso, mantiene las grandes devo-
ciones de la Iglesia, particularmente el santo Rosario, al mismo tiempo que prac-
tica estas devociones, no solamente para salvaguardarlas sino también para vivir
de ellas.

El alma cristiana no ignora que es muy tibia, poco religiosa e incluso tal vez
poco recta la manera de cumplir cada dia, si, el rezo del Rosario, pero con dis-
posiciones tan imperfectas que pongan un real obstaculo a las gracias que la
Virgen Maria estaba dispuesta a derramar a manos llenas.

Conclusion.

Queremos ser testigos de la tradicion, pero ¢qué clase de testigos queremos
ser? Por amor a Dios queremos dar testimonio de la sana doctrina, de los sacra-
mentos, sobre todo de la sagrada Eucaristia, y de las grandes devociones de la
Iglesia.

Pero entonces, si es por amor a Dios, procuremos no poner obstaculos a los
efectos que se derivan, normalmente, del conocimiento de las verdades de la fe
y de la frecuentacién de los sacramentos. Y a fin de no poner obstaculo, procu-
remos crecer en la caridad dentro de nosotros mismos, acordandonos del se-
gundo precepto que ella encierra, y comencemos por hacer todo lo que est4 en
nuestro poder. En plena revolucion modernista, seamos testigos de la fe, como
lo fueron nuestros hermanos, los martires de los primeros siglos, en plena per-
secucion violenta. Ellos se mostraron entonces no sélo fuertes y valientes, sino
también mansos y pacientes, y €so porque su ama ardia de caridad.

Que el amor de Dios, un amor de Dios que se pruebe con las obras y que
tienda a crecer cada vez mas, sea el alma de nuestro testimonio.

© Seminario Internacional Nuestra Sefiora Corredentora
C. C. 308 — 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires

FoTocOPIAME — DIFUNDEME — PIDEME a: hojitasdefe@gmail.com



