Hojitas de Fe

Ahi tienes a tu Madre 4. FPiestas de la Virgemn

Pio 1X, Bula Ineffabilis Deus
La Inmaculada Concepcion de Maria

Al definir, en 1854, el dogma de la Inmaculada Concepcidn, el Papa Pio IX
hizo brillar con nuevo y definitivo lustre todos los demas privilegios de Maria
Santisima. En efecto, la Inmaculada Concepcion confiere, por asi decir, una su-
blime santidad a todos los misterios de Maria. Asi como Cristo debia ser el Santo
de Dios (Lc. 1 35), y este su caracter de Santo hace que todos sus misterios sean
santos y fuentes de santidad, del mismo modo también la Santisima Virgen, des-
tinada en los planes de Dios a ser la Madre del VVerbo encarnado y su colaboradora
oficial en la obra de la Redencién, debia ser Santa, y esta su santidad hace que, a
su vez, todos sus misterios se vean bafiados en la luz de la méas excelsa pureza.

Segun esto, la Inmaculada Concepcion implica una doble santidad en Maria:
* una negativa, que es la que define formalmente el Papa Pio IX; ¢ y otra posi-
tiva, de la que la Inmaculada Concepcidn es inseparable, y a la que claramente
alude el Papa Pio IX en su bula de la definicion dogmatica.

1° Santidad negativa de Maria,
0 exencion del pecado original y de sus consecuencias.

La santidad negativa de Maria consiste en la ausencia total del pecado original
y de sus consecuencias inseparables. Esta santidad la proclama el Papa Pio IX
multiples veces, antes de definirla como dogma de fe.

En efecto, afirma el Papa que Maria Santisima se vio absolutamente libre por siempre
de toda mancha de pecado (n° 1); que fue enteramente inmune aun de la misma man-
cha de la culpa original (n° 2); que no estuvo jamas sujeta a la maldicién, mas fue
hecha participe, juntamente con su Hijo, de la perpetua bendicion (n° 18); que fue tie-
rra absolutamente intacta, virginal, sin mancha, inmaculada, siempre bendita, y libre
de toda mancha de pecado ..., 0 paraiso intachable, vistosisimo, amenisimo de inocen-
cia, de inmortalidad y de delicias, por Dios mismo plantado y defendido de toda intriga
de la venenosa serpiente; o arbol inmarchitable, que jamas carcomi6 el gusano del
pecado (n° 21); y que sali6 ilesa de los igniferos dardos del Maligno (ib.). Es mas,
usando el lenguaje mismo de los Santos Padres, no duda el inmortal Pontifice en enco-
miar a la Virgen Santisima llamandola inmaculada, y bajo todos los conceptos inma-
culada, inocente e inocentisima, sin mancha y bajo todos los aspectos incontaminada,
santa y muy ajena a toda culpa, toda pura, toda inviolada, y como el ideal de pureza e



Hojitas de Fe n® 19 —2- FIESTAS DE LA VIRGEN

inocencia (n° 24). Y para poner un broche de oro a esta verdad, el Papa la define, por
pedido de toda la Iglesia, como dogma de fe: Con la autoridad de nuestro Sefior Jesu-
cristo, de los bienaventurados Apdstoles Pedro y Pablo, y con la Nuestra, declaramos,
proclamamos y definimos que la doctrina que sostiene que la beatisima Virgen Maria
fue preservada inmune de toda mancha de la culpa original, en el primer instante de
su concepcion, por singular gracia y privilegio de Dios omnipotente, en atencion a
los méritos de Cristo JesUs Salvador del género humano, ha sido revelada por Dios,
y debe ser por tanto firme y constantemente creida por todos los fieles (n° 30).

En virtud, pues, de este privilegio, Maria nunca vio su alma empafiada con el
pecado original. Como en ella la raiz era inmaculada, inmaculados debian de ser
también el tronco, las ramas, las hojas, las flores, y sobre todo los frutos: No puede
el arbol bueno producir frutos malos, ni el arbol malo producirlos buenos, habia
dicho ya el Maestro. Aplicando esta sentencia a Maria, hay que decir que, supri-
mido en ella el pecado original por privilegio singular, no pudo tampoco incurrir
en ninguna de sus consecuencias, a saber, en pecado mortal o venial ninguno, ni
de malicia ni de fragilidad.

Segun esto, podemos formarnos una primera idea del alma de Maria: un entendimien-
to iluminado con las luces mas puras; una voluntad recta, en todo conforme con la de
Dios; una libertad mas perfecta que la de los angeles y de Adan en el estado de inocen-
cia, de la que hizo continuamente un uso excelente; nada de ignorancia ni de concu-
piscencia, que son los dos mayores males de la naturaleza humana y la fuente de todos
los demas; por lo tanto, pasiones siempre ordenadas, que colaboraron siempre con la
razdny con la gracia; una carne tan pura, tan santa, que merecid ser un dia la carne del
Hombre Dios; ninguna mala inclinacion, ningin habito vicioso por dentro, ninguna
tentacién por fuera; un extremado horror a todo mal, aun el més leve; un sacrificio
absoluto a sus voluntades, un olvido total de si misma: tales fueron las primeras lineas
de la santidad negativa de Maria Santisima, ya desde su misma Concepcion.

2° Santidad positiva de Maria Inmaculada,
o plenitud de gracia.

Si la santidad positiva de la Inmaculada Concepcion, o plenitud de gracia, no
esta claramente comprendida en la definicion del dogma, puede deducirse direc-
tamente del texto de la Bula de Pio IX, que expresa netamente la creencia uni-
versal de la Iglesia catolica.

Afirma el Papa: Desde el principio y antes de los tiempos eligi6 y destind para su uni-
génito Hijo una Madre, de la cual se hiciese hombre y naciese en la dichosa plenitud
de los tiempos. Y en tanto grado la amé por encima de todas las criaturas, que en Ella
sola se complacio con sefialadisima benevolencia. Por eso, muy por encima de todos
los espiritus angélicos y de la universalidad de los santos, la colmé de la abundancia
de todos los favores celestiales, sacada del tesoro de la divinidad, y ello de manera
tan admirable, que, absolutamente libre por siempre de toda mancha de pecado, y
toda hermosa y perfecta, gozase de tal plenitud de inocencia y santidad, que no se
puede concebir en modo alguno otra mayor después de Dios, y nadie puede imaginar
fuera de Dios (n° 1).



FIESTAS DE LA VIRGEN -3- Hojitas de Fe n® 119

Para no poder concebir mayor inocencia y santidad después de Dios, es ne-
cesario que la Santisima Virgen gozara, no sélo de la inmunidad de pecado, sino
de una santidad eminente en gracia y en virtudes, acompafiada necesariamente
de la perfecta integridad de la naturaleza. Por lo mismo, el texto citado prueba
la santidad positiva de Maria.

Prosiguiendo con la comparacién comenzada, hemos de decir que la raiz en
Maria no s6lo era inmaculada, sino positivamente santa; y si santa era la raiz,
santos habian de ser los frutos. Esto es, no s6lo no pudo haber en Maria malas
obras, sino que todo en ella debi¢ ser santo: todas sus acciones, palabras, pensa-
mientos, intenciones y afectos debieron verse siempre revestidos de la mas ele-
vada santidad. Y ndtese que no fue la gracia de Maria como la de los nifios recién
bautizados: Ella la recibié en plenitud, de modo que no se puede imaginar des-
pués de Dios otra santidad mayor que la de Maria. Ni fue como la gracia del
mismo Adan en su justicia original: Ella fue confirmada en esa gracia.

De todo esto sigue dando testimonio la Bula de definicion de la Inmaculada
Concepcidn, que en varios de sus pasajes afirma que el privilegio de la santidad
negativa fue acompafiado de la mas eximia santidad positiva:

Era convenientisimo que tan venerable Madre brillase siempre adornada de los res-
plandores de la perfectisima santidad (n° 2); y también: Con este singular y solemne
saludo [del Angel], jamas oido, se manifestaba que la Madre de Dios era sede de
todas las gracias divinas y que estaba adornada de todos los carismas del divino
Espiritu (n° 18); y también: La gloriosisima Virgen, en quien hizo cosas grandes el
Poderoso, brill6 con tal abundancia de todos los dones celestiales, con tal plenitud
de gracia y con tal inocencia, que resulté como un inefable milagro de Dios (n° 19).

3° La doble santidad de Maria Inmaculada
se ordenaba a su divina Maternidad.

Pero hay mas. Esta Concepcién Inmaculada, esta plenitud total de la gracia,
era un requisito para el gran privilegio de la Maternidad divina. Asi lo ensefia
claramente el Papa Pio IX en su Bula dogmatica:

Era, por cierto, convenientisimo que tan venerable Madre brillase siempre adornada
de los resplandores de la perfectisima santidad [santidad positiva] y que reportase un
total triunfo de la antigua serpiente, siendo enteramente inmune aun de la misma
mancha de la culpa original [santidad negativa]; « pues a Ella Dios Padre dispuso dar
a su unico Hijo, a quien ama como a Si mismo, después de engendrarlo en su seno
igual a Si, de tal manera que el Hijo comdn de Dios Padre y de la Virgen fuese natu-
ralmente uno solo y el mismo; « puesto que a Ella el mismo Hijo en persona deter-
mind convertirla sustancialmente en su Madre; *y porque de Ella el Espiritu Santo
quiso e hizo que fuese concebido y naciese Aquel de quien El mismo procede (n° 2).

Segun esto, a tres se podrian resumir los argumentos con que los autores so-
lian probar la conveniencia de la Inmaculada Concepcion y santidad de Maria
en orden a su divina Maternidad.



Hojitas de Fe n® 19 —4 - FIESTAS DE LA VIRGEN

El primero considera la persona de Dios Padre. Ya que Dios Padre y Maria Virgen
tienen en comdn a un mismo Hijo, era sumamente conveniente que el seno de Maria,
donde el Verbo debia nacer en el tiempo, fuese un fidelisimo reflejo del seno del Padre,
donde el Verbo es engendrado desde toda la eternidad.

El segundo considera la persona de Dios Hijo. Por la maternidad divina, Maria San-
tisima se convertia en el Templo de Dios, de manera infinitamente mas perfecta que
el templo material del Antiguo Testamento; ahora bien, Jesucristo no tuvo menos celo
por esta Casa que David por el templo material, respecto del cual decia: Sefior, he
amado la gloria de tu casa, y del lugar de vuestra morada (Sal. 25). Ademas, siendo
Jesucristo el inico hombre que pudo crearse una Madre a su gusto, 0 poco respeto le
habriatenido a Ella, dejdndola en el pecado comin del género humano cuando podria
haberla librado de €l y embellecido y adornado con todas sus gracias, o habria tenido
menos sentido de las conveniencias que nosotros, que esto no hubiésemos hecho.

El tercero considera la persona del Espiritu Santo. Puesto que todas las operaciones
de este divino Espiritu son siempre santisimas, ¢cémo podria, al realizar su obra maes-
tra por excelencia, la Encarnacion del Verbo, dejar de santificar totalmente la carne de
gue debia ser formado el cuerpo santisimo de Cristo? Y como redunda en el Hijo el
honor y alabanza dirigidos a la Madre (n° 29), de haber dejado con mancha al Taber-
naculo de que debia salir el Sumo Sacerdote, el Espiritu Santo no habria glorificado
plenamente al Hijo, segin aquella palabra de Nuestro Sefior: EI Espiritu Santo me
glorificard (Jn 16 14).

Conclusion.

Por su Inmaculada Concepcidn, la Santisima Virgen pasa a ser —en expresion
de San Luis Maria— el verdadero Paraiso terrenal del nuevo Adan, del que el
antiguo paraiso terrenal no fue mas que la figura. Y por eso:

Hay en este Paraiso terrenal riquezas, hermosuras, rarezas y dulzuras inexplicables,
que el nuevo Adan, Jesucristo, ha depositado en é/... Este santisimo lugar esta com-
puesto de tierra virgen e inmaculada, de la que ha sido formado y alimentado el nuevo
Adan, sin mancha ni suciedad alguna, por la operacidn del Espiritu Santo que alli ha-
bita. En este Paraiso terrenal est& verdaderamente el arbol de la vida que ha produ-
cido a Jesucristo, el fruto de la vida... En este lugar divino hay arboles plantados por
la mano de Dios y regados con su divina uncién, que han producido y producen todos
los dias frutos de gusto divino; hay jardines esmaltados con hermosas y diferentes flo-
res de las virtudes, que despiden una fragancia que aromatiza hasta a los angeles. Hay
en este lugar verdes praderas de esperanza, torres inexpugnables de fortaleza, encan-
tadoras mansiones de confianza... Hay en este lugar un aire puro e incontaminado;
un hermoso dia, de la humanidad santa, sin noche; un hermoso sol, de la Divinidad,
sinsombras; un horno ardiente y continuo de caridad, donde todo el hierro que se echa
es abrasado y transformado en oro; hay un rio de humildad que brota de la tierra, y
que, dividiéndose en cuatro brazos, que son las cuatro virtudes cardinales, riega todo
este lugar de embeleso (Verdadera Devocion, n® 261).

© Seminario Internacional Nuestra Sefiora Corredentora
C. C. 308 — 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires

FoTocOPIAME — DIFUNDEME — PIDEME a: hojitasdefe@gmail.com



