Hojitas de Fe

El justo vive de la e 121 6. Simbolo o Credo

Duodécimo articulo del Credo
Creo en la vida perdurable

Los Apdstoles quisieron terminar el Credo con este articulo referente a la
vida perdurable, por dos motivos: « ante todo, porque después de la resurreccion
ningln otro premio pueden esperar los fieles sino la vida eterna; « y luego, para
gue tengamos siempre presente la felicidad perfecta del cielo, a fin de fijar en
ella nuestra alma y todos nuestros pensamientos.

Por eso los fieles han de recordar frecuentemente los premios de la vida
eterna, estimulandose con este pensamiento a sufrir con gran resignacion todas
las tribulaciones de la vida presente, sobre todo las que deben sobrellevar por
causa del nombre cristiano.

1° Qué se entiende por «vida eterna».

Por la expresién «vida eterna» entendemos, no tanto la perpetuidad de la
vida, que es también comin a demonios y condenados, sino la perpetuidad de
la felicidad, que satisface enteramente el deseo de los bienaventurados. Asi las
entendio6 aquel doctor de la Ley que preguntd a nuestro divino Salvador qué de-
bia hacer para poseer la vida eterna (Lc. 10 25), como si dijera: ¢Qué debo yo
hacer para llegar a aquel lugar en donde se puede gozar de la felicidad perpe-
tua? Y en este mismo sentido entienden estas palabras las Sagradas Letras en
muchos otros pasajes. Si se le da este nombre de «vida eterna» es por tres moti-
vos principales:

« Ante todo, para que comprendamos que es el mayor de todos los bienes; pues la
vida suele contarse manifiestamente entre los mayores bienes que naturalmente se
apetecen; y por eso, es muy normal definir principalmente con este bien la biena-
venturanza. Y si nada se ama mas, ni se tiene por cosa mas preciosa y agradable que
esta vida breve y miserable, sujeta a tantas y tan diversas calamidades, que mas
mereciera llamarse muerte que vida, ¢con qué solicitud y ansia no deberemos buscar
nosotros aquella vida eterna, en la que, libres ya de todos los males, poseeremos la
suma perfecta y absoluta de todos los bienes?

* Luego, para que nadie piense que consiste en los bienes materiales y pasajeros de
esta vida; pues, por una parte, estas cosas terrenas se envejecen y perecen, mientras
que la bienaventuranza no puede limitarse a un determinado periodo de tiempo; v,



Hojitas de Fe n® 121 -2- SimBOLO 0 CREDO

por otra parte, las cosas terrenas distan muchisimo de la verdadera felicidad, por
cuanto de ella se separa el hombre en la misma medida en que se deja cautivar por
el amor y deseo del mundo, segin esta escrito: «No améis al mundo ni las cosas
mundanas. Si alguno ama al mundo, la caridad del Padre no esta en él» (1 Jn. 2 15);
y poco después: «El mundo pasa, y juntamente con él su concupiscencia» (I Jn. 2 17).
Por eso los fieles deben incitarse a despreciar las cosas que perecen, a no esperar
felicidad alguna en esta vida, donde sdlo somos peregrinos (I Ped. 2 11), y a tender
continuamente por la esperanza a la verdadera patria (Tit. 2 12-13).

* Finalmente, para que comprendamos que, una vez conseguida la bienaventu-
ranza, ya no puede perderse, como falsamente pensaron algunos; porque la verda-
dera felicidad consiste en la suma de todos los bienes sin mezcla de mal alguno, y
ésta, para satisfacer perfectamente el deseo del hombre, forzosamente ha de ser
eterna, ya que el bienaventurado no puede dejar de querer en sumo grado seguir
gozando perpetuamente de los bienes en cuya posesion esta; de donde se deduce
necesariamente que, si esta posesion no fuese cierta y estable, el temor de perderla
le proporcionaria grandisima afliccién.

Sin embargo, como la felicidad de los bienaventurados es tan grande, no hay
ningln nombre con el que se pueda expresar adecuada y perfectamente; y asi las
Sagradas Letras se ven obligadas a designarla con una gran variedad de nombres,
como el de «reino de Dios» (Mt. 6 33), «reino de Cristo» (Jn. 18 36), «reino de los
cielos» (Mt. 5 3y 10), «paraiso» (Lc. 23 43), «Ciudad Santa» (Apoc. 21 2y 10),
«nueva Jerusalén» (Apoc. 3 12), «casa del Padre» (Jn. 14 2).

2° Naturaleza de la bienaventuranza.

Pasando ya a sefialar la naturaleza de la bienaventuranza, se la debe definir,
segun la ensefianza de los Santos Padres, como la privacién de todos los males
y la posesion de todos los bienes.

« Acerca de los males, son clarisimos los testimonios de las Sagradas Letras; pues
en el Apocalipsis esté escrito: «Ya no tendran hambre ni sed; ya no les molestara el
sol ni ningln otro calor» (Apoc. 7 16); y luego: «Enjugara Dios toda lagrima de sus
0jos; y ya no habra muerte, ni llanto, ni gritos, ni dolor, porque el mundo de antes
ha desaparecido» (Apoc. 21 4).

« Y acerca de los bienes, inmensa sera la gloria de los bienaventurados, e innume-
rables las clases de verdadera alegria y deleite, en tal grado que, no siendo capaces
nuestras almas de contener la grandeza de esta gloria, ni ésta caber de ningn modo
en nuestros corazones, forzoso sera que nos limitemos a «tomar parte» en ella, o,
segun la expresion del Salvador, a «entrar en el gozo de nuestro Sefior» (Mt. 25 21),
para que, sumergiéndonos totalmente en él, queden plenamente saciados todos nues-
tros deseos.

San Agustin afirma que més facilmente podremos enumerar los males de que
careceremos, que los bienes que poseeremos y de que gozaremos; sin embargo,
se pueden considerar los bienes de que se gozara en la gloria, distinguiéndolos



SiMBOLO 0 CREDO -3- Hojitas de Fe n® 121

con los tedlogos en dos categorias: « los que se refieren a la esencia de la biena-
venturanza, o felicidad esencial; « y los que se agregan a la bienaventuranza, o
felicidad accidental.

1° Felicidad esencial. — La verdadera felicidad consiste en ver a Dios y en
gozar de la hermosura de Aquél que es origen de toda bondad y perfeccion, se-
gun la declaracion formal de Cristo: «Esta es la vida eterna: que te conozcan a
Ti, el 4nico Dios verdadero, y al que T0 has enviado, Jesucristo» (Jn. 17 3); pala-
bras que explica San Juan cuando dice: «Carisimos, ahora somos hijos de Dios,
y todavia no se ha manifestado lo que seremos; porque sabemos que, cuando se
manifieste, seremos semejantes a El, pues le veremos tal cual es» (1 Jn. 3 2); y de
las que se deduce que la bienaventuranza consistira en dos cosas: « la primera,
en ver a Dios tal cual es en su propia esencia; * la segunda, en ser transformados
como dioses por esta vision.

 En cuanto a lo primero, hay que decir que veremos a Dios tal cual es en su natu-
raleza, porque la esencia divina se unira directamente a nuestra inteligencia. Para
entenderlo, conviene saber que el hombre, en esta vida, s6lo puede conocer las cosas
mediante ideas, que son como imégenes de las cosas. Ahora bien, es imposible co-
nocer a Dios perfectamente a través de imagen alguna, pues ninguna de las cosas
creadas es tan pura y espiritual como lo es el mismo Dios, de modo que lo refleje
perfectamente, y porque todas las cosas creadas estan reducidas a determinados
limites de perfeccién, mientras que Dios es infinito. Por lo tanto, para conocer per-
fectamente a Dios, s6lo queda este medio: que la sustancia divina se una a nuestra
inteligencia a modo de objeto inteligible. Para eso hace falta que Dios, por modo
extraordinario, fortalezca y engrandezca profundamente nuestro entendimiento,
confiriéndole la aptitud de recibir directamente la esencia divina sin el intermediario
de ideas, y permitiéndole asi contemplar la hermosura de su esencia; y esto lo con-
seguiremos mediante la «luz de la gloria», cuando, iluminados con su resplan-
dor (Sal. 35 10), veamos a Dios, Luz verdadera, en su propia luz.

« En cuanto a lo segundo, ser transformados a semejanza de Dios por la vision de
su esencia, hay que decir que no podemos explicarlo con palabra alguna, sino sélo
vislumbrarlo por medio de algin ejemplo creado: por ejemplo, asi como el hierro
metido en el fuego reviste las propiedades del fuego, y aunque no cambie de natura-
leza, mas parece tener la de fuego que la de hierro, asi también nosotros, sumergidos
en Dios, de tal modo adquiriremos rasgos divinos que, sin dejar de ser hombres, mas
pareceremos ser Dios.

2° Felicidad accidental. — A esta felicidad esencial se agregan innumera-
bles bienes, que ni siquiera podemos imaginar. Sin embargo, deben los fieles
estar convencidos de que se poseeran en el cielo cuantas cosas pueda haber de
agradables o deseables en esta vida, ya se refieran al alma, ya al cuerpo. Y asi:

« El alma gozara de todas las verdades que miran a su ilustracion, y del honor y la
gloria con que conoceremos clara y evidentemente la grandeza y excelente dignidad
de los demas, y con que seremos honrados por parte de Dios; pues gran honra sera
ser llamado por Dios, no ya siervo, sino amigo (Jn. 15 13-15), hermano (Jn. 20 17) e
hijo suyo (Jn. 1 12). Y por eso mismo nuestro Salvador llamara a sus escogidos con



Hojitas de Fe n® 121 -4 - SiMBOLO 0 CREDO

estas honrosisimas palabras: «Venid, benditos de mi Padre, poseed el Reino prepa-
rado para vosotros» (Mt. 25 34), de modo que con razon podemos exclamar: «Muy
honrados han sido, oh Dios, tus amigos» (Sal. 138 17), sin contar que el mismo Cristo
nuestro Sefior los celebrara con alabanzas delante de su Padre celestial y de sus
angeles (Mt. 10 32).

« El cuerpo, por su parte, gozara de todo lo que mira a su perfeccion y comodidad,
siendo inmortal, sutil y espiritual, sin precisar ya ni alimento ni descanso; radiante
de la eterna gloria, sin necesidad ya de vestido alguno; y teniendo por casa el mismo
Cielo, iluminado por todas partes con la claridad de Dios.

Todos estos bienes se verificaran, como afirma el Apostol, por modo méas
sublime de lo que ha visto ojo alguno, percibido el oido o pasado por la imagi-
nacion de ningn hombre (I Cor. 2 9). Por esta razon, considerando el Profeta la
hermosura de esta morada, y ardiendo en deseos de llegar a estas dichosas man-
siones, decia: «jQué amables son tus moradas, oh Sefior de los ejércitos! Sus-
pira y languidece mi alma por estar en los atrios del Sefior; traspdrtanse de
gozo mi corazén y mi cuerpo, contemplando al Dios vivo» (Sal. 83 2).

3° Grados de la bienaventuranza.

Finalmente, esta bienaventuranza, tanto esencial como accidental, no sera la
misma en grado para todos, ya que, segun declaracion expresa de nuestro Sefior,
«en la casa del Padre hay muchas moradas» (Jn. 14 2), en las cuales se daran
mayores 0 menores premios, segun lo que cada uno hubiere merecido; «porque
el que siembra con mezquindad, recogera también con mezquindad; mas el que
siembra en abundancia, cosechara también en abundancia» (11 Cor. 9 6).

De donde se deduce cuan avisados deben estar los fieles de que el medio seguro de
conseguir un mayor grado de bienaventuranza eterna es que, revestidos de la fe y de
la caridad, y perseverando en la oracion y en el uso de los Sacramentos, se ejerciten
en toda clase de obras buenas con sus projimos; pues de este modo, por la miseri-
cordia de Dios, que tiene preparada esta gloria para los que le aman, se cumplira
en ellos algun dia lo que dijo el Profeta: «Habitara mi pueblo en hermosa mansién
de paz, y en moradas seguras, y en cumplido descanso» (lIs. 32 18).

© Seminario Internacional Nuestra Sefiora Corredentora
C. C. 308 — 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires

FoTocopIAME — DIFUNDEME — PIDEME a: hojitasdefe@gmail.com



