Hojitas de Fe

Permaneced en Mi 160 9. Vida espiritnal

El amor de Dios en la enfermedad

Los sufrimientos de la enfermedad son un género de mortificacion enviado
por Dios, que forma parte del trabajo ascético para la total purificacion del alma.
Dice San Agustin:

«Escucha a la Escritura, que te dice: “El Sefior flagela a todo hijo a quien recibe”
(Heb. 12 6). Y prepérate a ser flagelado, o ciertamente no busques ser recibido. Por-
que “flagela —dice— a todo hijo a quien recibe ”; y t0, ¢serés exceptuado? Si eres ex-
ceptuado de la pasién de los flagelados, exceptuado seras del nimero de los hijos».

He aqui el punto de partida para entender el papel y el valor de las tribulacio-
nes que, en distintas formas, envia Dios en esta vida. Enfermedades, contradic-
ciones, persecuciones, calumnias, fracasos, incomprensiones, menosprecios,
¢quién puede contar los modos que tiene el dolor de llamar a nuestras puertas?
Todos ellos son flagelos de Dios, descargados sobre las espaldas de sus hijos.

1° Puesto de la tribulacion en la vida espiritual.

Convencidos de la necesidad de mortificarnos, y con la mejor buena voluntad,
comenzamos a negar placeres, a refrenar pasiones, a reprimir sentidos y poten-
cias. Pero todo eso es muy poco, tenemos la mano demasiado blanda con noso-
tros mismos, y asi no llegamos mas que a purificar la superficie. Las raices mas
hondas del mal se escapan a nuestros medios, y nos falta energia para extirparlas.
Nuestro esfuerzo ascético tiene un limite, no llega a echar fuera todo lo pecami-
noso. Mas Dios, que nos conoce mejor que nadie y sabe por donde ha de ser
dirigida la cura, se encarga de suplir esas deficiencias y envia la tribulacién para
completar la obra purificadora.

Esta tribulacion puede consistir en pruebas intimas del alma; pero también
puede ser una prueba exterior, entre ellas la enfermedad, que pasa a formar parte
del purgatorio que Dios prepara en la tierra «a todos los hijos que recibe». La
vision que la fe da, por consiguiente, de esta clase de sufrimientos se funda en
unas cuantas verdades que nunca debemos olvidar:

1° Necesitamos del dolor y del sufrimiento, de las desgracias exteriores, para com-
pletar nuestra santificacion.

2° Las tribulaciones son sefial preciosa del amor de Dios. ¢No envio sufrimientos
sin limites sobre su Hijo Unigénito, el Amado por excelencia? ¢ Acaso privo del dolor



Hojitas de Fe n°® 160 —2- VIDA ESPIRITUAL

a su Madre, a San José y a todos sus santos predilectos? Asi se explica que los san-
tos, que todo lo miraban a la luz de la fe, se quejasen y anduviesen recelosos cuando
todo les sucedia prosperamente. ¢Se habra olvidado Dios de mi, cuando no me
manda trabajos?

3° Los sufrimientos llevan ciertamente al cielo, a la union estrecha con Jesucristo,
y a considerar el mundo como es en realidad, como «valle de lagrimas». San Agus-
tin compara estos sufrimientos a la uva puesta en el lagar: «Perece la uva oprimida;
mas, ¢ para qué perece? Para el vino y el tonel, para la quietud de la bodega, guar-
dada en el gran descanso». La imagen es muy exacta: como se exprime la uva en el
lagar, asi parece apretarnos Dios por medio de la tribulacion; sale todo lo bueno
que hay en el hombre, y Dios lo guarda; el orujo malo y amargo, la madre del pe-
cado, queda desechado.

Es capital tener esta nocidn sobrenatural del sufrimiento, porque en este es-
collo embarrancan muchas naves que emprendieron su ruta con generosidad.
jCuantos dieron comienzo con entusiasmo a una vida espiritual seria, dandose
al cumplimiento de los deberes de estado, a las mortificaciones, prometiendo
que llegarian muy lejos en el camino de la perfeccion, y luego, cuando Dios
tomo la direccidn de las penalidades, se llenaron de quejas, de amargura y des-
aliento, abandonandolo todo!

«Es que se cometen injusticias conmigo; tal superior me tiene mala voluntad; los
comparfieros no me quieren bien; tengo continuas sequedades en la oracién; no crei
que las tentaciones fueran tan fuertes; Dios ya ho me hace caso». Estas y otras la-
mentaciones indican una falta de fe al valorar el sufrimiento. Eso mismo necesitabas
th: sentirte perseguido, incomprendido y arrinconado, para que perdieses la con-
fianza en ti mismo y el apoyo que tenias puesto en los hombres. Necesitabas la se-
quedad en la oracidn y el «angel de Satanas que te abofetease» (Il Cor. 12 7), para
desprenderte del apego a los consuelos y dulzuras espirituales, y no creyeses que el
camino de la santidad era de rosas.

2° Frutos sobrenaturales de la enfermedad.

Entre la multitud de tribulaciones con que Dios puede probarnos, la enferme-
dad adquiere, por su frecuencia, un especial relieve. Hemos de ver a la enferme-
dad como algo querido y dispuesto por Dios para nuestro bien:

«La voluntad de Dios es unas veces que estés sano y otras enfermo. Si cuando tienes
salud es dulce la voluntad divina, y cuando enfermas, amarga, no tienes corazon
recto. ¢Por qué? Porque no quieres dirigir tu voluntad a la de Dios, sino torcer la
de Dios a la tuya. Aquella es recta, y tu torcido: tu voluntad ha de corregirse por
aquélla, no aquélla torcida a ti. S6lo asi tendras un corazén recto» (San Agustin).

Dios quiere, en efecto, que alguna vez estemos enfermos. ¢Para qué? ;Qué
fin se propone al enviarnos el sufrimiento y el dolor? Sefialemos algunos frutos
que el alma ha de sacar.

1° La enfermedad es penitencia. Y ciertamente mucho mas intensa que los
cilicios y disciplinas. Los dolores, la pérdida de fuerzas, la falta de suefio y de



VIDA ESPIRITUAL -3- Hojitas de Fe n°® 160

apetito, envuelven una serie de molestias, a las que no llegan los programas mas
austeros de mortificacion.

Todos los bienes que produce la penitencia corporal estan en la enfermedad. La
carne pierde sus brios y el alma queda mas libre de sus apetitos; los atractivos del
mundo y de sus placeres se desvanecen; se piensa y se ve con claridad la caducidad
de la vida y de todos sus goces. jQué bien se medita en la muerte y en la eternidad
al considerar que unos dolores un poco mas intensos, un agravamiento del mal, pue-
den terminar con nuestra vida en la tierra!

2° La enfermedad es escuela de humildad, porque rebaja el concepto ele-
vado que tenemos de nosotros mismos.

Nos humilla, efectivamente, la falta de fuerzas y de capacidad para el trabajo; somos
una carga para los demas cuando estamos enfermos; sentimos la inconsistencia de
nuestras energias, la facilidad con que nuestros proyectos caen por tierra, lo inesta-
ble y precario de nuestra actividad en el mundo. Nos creiamos, quiza, indispensables
para cualquier cosa; y la enfermedad nos demuestra que todo se arregla sin nosotros,
que las cosas siguen normalmente, que no éramos necesarios de ninguna manera.

3° La enfermedad es la ocasion de fortalecimiento del alma. Cuando las
energias del cuerpo andan en quiebra, el alma, que toma el primer plano, logra
robustecer su vida espiritual, su vida propia.

Se vive entonces mas intensamente en el mundo espiritual, luchando y venciendo con
mas eficacia a los enemigos invisibles. El demonio tienta entonces con mas rigor, ex-
citando la impaciencia, intranquilizando al alma con escripulos, induciéndola a que-
jarse de Diosy de los hombres; razon por la cual San Agustin compara con los mar-
tires que luchaban en el circo contra las fieras, dejandose devorar imperturbables, a
los que soportan con heroica paciencia los dolores de la enfermedad. Todos los san-
tos confesores han dado una prueba magnifica de fortaleza sobrenatural, al soportar
enfermedades dolorosisimas, a veces hasta la muerte, sin ninguna queja, con la son-
risa en los labios, de los que brotaban palabras de conformidad y de alabanza a Dios.

4° La enfermedad da oportunidad para ejercitar muchas y hermosas virtu-
des, que en tiempo de salud no hallan objeto y ocasion tan propicios.

Paciencia y obediencia son las primeras virtudes que se han de manifestar y forta-
lecer en la enfermedad. Hay quien tiene paciencia con las molestias de la enferme-
dad, pero se aira por un descuido del enfermero, que trajo la comida fria o tardé en
acudir; quien culpa al médico de negligencia o de no darle las medicinas que él cree
han de venirle mejor; quien «soportaria» una enfermedad imaginaria, pero no
quiere precisamente aquélla que entonces le molesta. Hay que tener paciencia con
todo, hay que obedecer a todos.

3° Conformidad con la voluntad de Dios.
Sobre todo, la hora de la enfermedad es el momento en que se ponen de ma-

nifiesto los quilates que tiene nuestra conformidad con la voluntad de Dios. Con-
formes con la voluntad de Dios en la salud lo estamos todos, pero en la hora de



Hojitas de Fe n°® 160 —4 - VIDA ESPIRITUAL

la prueba, pronunciando con la sana serenidad de Job el «como al Sefior le
agrado fue hecho; sea su hombre bendito» (Job 1 21), son pocos, muy pocos, los
verdaderamente santos y rectos.

1° Es preciso practicar ya la conformidad durante la salud, para estar dis-
puestos a recibir lo que el Sefior quiera mandar. San Ignacio, al predicar la santa
indiferencia, pone «la salud o enfermedad, la vida larga o corta», como térmi-
nos primeros de comparacion. Por impulso espontaneo de nuestra naturaleza, no
somos indiferentes a la salud o a la enfermedad; por eso hemos de «hacernos
indiferentes», esto es, la voluntad debe imponerse a los impulsos naturales, co-
rrigiéndolos de forma sobrenatural.

Esta indiferencia no sélo tiene como base el hecho de que es mejor lo que Dios quiere
que lo que nosotros queremos, sino que, ademas, debemos creer que la Providencia
marca sabiamente los caminos de la salvacion, valiéndose de la enfermedad para
apartar peligros desconocidos, a los que la salud tal vez nos llevaria para nuestra
ruina.

2° Cuando se esta ya en la misma enfermedad, hay que repetir los actos de
conformidad, de cara a las tres posibilidades que se ofrecen: «Puedo sanar;
puedo seguir enfermo; puedo, agravandose el mal, morir; jhagase en todo la
voluntad de Dios!»

4° Fecundidad de la enfermedad bien llevada.

A los enfermos les amenaza la tentacion de sentirse indtiles para el trabajo, de
ser una carga para los demas, al obligarlos, ademas de tener que atenderlos, a re-
partirse los quehaceres que ellos tenian asignados. Piensan ser un estorbo y un
obstaculo. Pero estan en un error. Pasar a ser «miembros dolientes» de la comu-
nidad es ocupar un puesto de honor, mucho mas dificil y penoso que realizar tra-
bajos duros. «Cumplo en mi cuerpo lo que falta a la pasion de Cristo, por su
cuerpo que es la Iglesia» (Col. 1 24). San Pablo establece asi el papel redentor del
sufrimiento corporal, necesario en la economia de la salvacion. Los enfermos su-
fren, pero su sufrimiento no es gratuito. Abonan con él los trabajos apostolicos,
libran al mundo de muchos castigos de Dios, se suman mas que nunca a la Pasion
de Cristo, de la cual provienen los mejores beneficios y gracias para las almas.

Lejos de sentirse indtiles, los enfermos debieran comprender que ha llegado su mejor
momento, por haber sido elegidos para soportar una parte esencial de la Cruz. Si
adquieren plena conciencia de su situacion, no solo sabran sobrellevar los dolores
con serenidad de animo, sino que se ofreceran generosamente a padecer cuanto el
Sefior quiera enviarles. Y los sanos aprenderan a ver en sus hermanos dolientes una
encarnacién de Cristo mas viva que nunca, cuidandoles, consolandoles y visitando-
les como al mismo Cristo.

© Seminario Internacional Nuestra Sefiora Corredentora
C. C. 308 — 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires

FoTocOPIAME — DIFUNDEME — PIDEME a: hojitasdefe@gmail.com



	El amor de Dios en la enfermedad
	1º Puesto de la tribulación en la vida espiritual.
	2º Frutos sobrenaturales de la enfermedad.
	3º Conformidad con la voluntad de Dios.
	4º Fecundidad de la enfermedad bien llevada.


