Hojitas de Fe

Vigilad, orad, resistid 170 Il. Defensa de la Fe

L.a experiencia espiritual de Lutero,
enemigo de la gracia de Cristo

El Papa Francisco nos invitaba el pasado 31 de octubre, en la catedral luterana
de Lund, aconmemorar «la experiencia espiritual de Martin Lutero», con motivo
del 5° centenario, en 2017, de la fijacion de sus 95 tesis en las puertas de una igle-
sia de Wittemberg. Este acto publico suele considerarse como el comienzo de la
supuesta pero falsa «Reformax, ya que en realidad fue una revolucion total, una
destruccion de la verdadera fe, y una apostasia y rebeldia contra Nuestro Sefior y
contra su Iglesia. Recordemos, pues, dicha experiencia, pero no para «contar esa
historia de manera diferente», segln el deseo del papa, sino para contarla tal co-
mo fue en la realidad, esto es, como la experiencia espiritual de un verdadero he-
resiarca.

1° Primera «experiencia espiritual»,
frustrada, de Martin Lutero.

Martin Lutero naci6é en 1483 de una buena familia cristiana, y desde muy
temprano se sintid atraido por la religion y el trato con Dios, y mas tarde por la
teologia. Su padre deseaba que estudiara derecho, pero él decidié hacerse monje,
y entrd en la orden agustina en 1505. Ordenado sacerdote en 1507, obtuvo el
doctorado en teologia en 1512. A partir de esta fecha, su vida seria la de un
ensefiante y un predicador.

Al inicio fue Martin un monje piadoso y celoso. Dotado de un temperamento
rico y apasionado, propio de los grandes hombres cuando lo ponen al servicio
de la verdad y del bien, se sinti6 también expuesto, por razén del mismo, a fuer-
tes tentaciones contra la castidad, atractivo por la buena mesa, propension a la
ira, espiritu de independencia, inclinacién al orgullo.

Lutero habria querido verse al abrigo de tales tentaciones; al igual que San Pedro
en la Transfiguracién, desearia haber llegado ya a la vida celestial, haberse «reves-
tido de Cristo», encontrarse ya desde ahora en un estado de perfecta rectitud que no
pertenece a esta vida terrena, salvo casos muy excepcionales. Empez6 a invadirle la
obsesion por la certeza de su salvacion; y como las tentaciones seguian importunan-
dolo, creando en él un sentimiento de culpabilidad, acabo desesperando en cierto
modo de la vida cristiana, de la eficacia de la gracia y de los medios ordinarios para
recibirla y conservarla (sacramentos, oraciones, ayunos, etc.).



Hojitas de e n® 170 —2- DEFENSA DE LA FE

Es en relacion consigo mismo, sobre la base de su vida interior personal, de
esta su «experiencia espiritual» intima, que Lutero construiria un nuevo sistema
religioso, que ya no tendria nada que ver con la ensefianza de la Iglesia, ni con
la verdad del cristianismo.

2° Segunda «experiencia espiritual»,
herética, de Martin Lutero.

En 1515, en su catedra de Teologia biblica, procedi6 a comentar las epistolas
de San Pablo, empezando por la epistola a los Romanos, de extraordinaria ri-
gueza, pero también de dificil comprensién. A partir de lo que él creia entender
del texto, ateniéndose Unicamente a su sentir propio y sin referirse a la tradicion
eclesiastica, en funcion de su problema interior («¢ puedo salvarme aun sintiendo
en mi tantas tentaciones?»), Martin Lutero elaboraba una nueva teologia cris-
tiana que, ya desde el principio, era radicalmente incompatible con la de la Igle-
sia Catolica, aunque la ruptura exterior y publica a que lo llevaria no se realizase
sino algln tiempo después.

En efecto, seguin la doctrina catdlica, el hombre que acepta la Revelacion divina por
la fe, y que, movido por la esperanza de la salvacion divina, quiere arrepentirse de
sus pecados y volverse hacia Dios, en virtud de los méritos de Cristo, obtiene por la
gracia que sus pecados le sean perdonados, y que su alma sea regenerada y santifi-
cada de modo a hacerse, segun la expresién de San Pedro, «participe de la natura-
leza divina» (Il Ped. 1 4). El cristiano que vive de la caridad es, pues, como frecuen-
temente lo Ilama San Pablo, un «santo», porque ha sido realmente purificado, trans-
formado, santificado interiormente, y se ha convertido realmente en amigo de Dios
por una semejanza efectiva y estable. Y, siendo amigo de Dios, hace espontanea-
mente las obras de Dios, las buenas obras de la virtud, que le merecen, por la gracia
de Cristo presente en él, la salvacion del Paraiso.

Lutero negaba esta verdad: para él, segiin lo sentia psicologicamente, el hecho de
haber abrazado la fe y la vida cristiana no quita del alma el pecado [refiriéndose en
realidad a la tentacion, que no es pecado si no se consiente en ella]. Para Lutero, el
cristiano sigue siendo, de hecho, pecador y enemigo de Dios, y su alma sigue estando
totalmente corrompida. Pero como Cristo ha merecido, por el sacrificio de la cruz, la
salvacion para todos los hombres, quien por la «fe» (que es para Lutero una con-
fianza en esta salvacion conseguida por Cristo) cree firmemente que esta salvado, el
manto de los méritos de Cristo cubre las manchas de su alma, y el Padre, viendo este
manto sobre él (gracias a la «fe-confianza»), le otorga el Paraiso. Las buenas obras,
por tanto, no tienen ningln poder de mérito, ya que el hombre sigue siendo pecador
interiormente, sino que s6lo animan al cristiano a perseverar en la «fe-confianzax.

3° Tercera «experiencia espiritual»,
revolucionaria, de Martin Lutero.

Este es el corazdn de lo que Lutero llama «la verdad del Evangelio». De ahi
se sigue naturalmente el resto de su sistema.



DEFENSA DE LA FE -3- Hojitas de Fe n® 170

1° Lutero empieza cuestionando la Iglesia institucional, a la que acusa de no ser
divina: « ante todo porque pretende que el hombre puede salvarse por las buenas
obras, cuando él, Lutero, ha sufrido en su vida monéstica la frustrante experiencia
de que esas buenas obras son incapaces de quitar el pecado [en realidad la tenta-
cién, como ya hemos dicho]; ¢y luego, porque ella abandoné «la verdad del Evan-
gelio», esto es, la salvacion por la sola «fe-confianza».

2° Este rechazo de la Iglesia justifica el sistema luterano, al que se le pudiera re-
prochar de inventarse un nuevo Evangelio segln su espiritu propio, realizando asi
la definicion misma del hereje. Pero puesto que la Iglesia misma ha traicionado «la
verdad del Evangelio», es l6gico y necesario que Lutero, por un «libre examen» de
la Escritura, encuentre esta verdad y la transmita al pueblo de Dios, extraviado por
una jerarquia ilegitima. «A menos que se me convenza de mi error con atestaciones
de la Escritura o con razones evidentes —pues yo no creo ni en el papa, ni en los
concilios solos, ya que es evidente que se equivocaron y contradijeron—, me siento
atado por los textos de la Escritura que he citado, y mi conciencia es cautiva de la
palabra de Dios; por lo que ni puedo ni quiero retractarme de nada» (declaracién
de Lutero ante la Dieta de Worms, presidida por Carlos V, en 1521).

3° Puesto que el alma del cristiano no es transformada por la gracia, los sacramen-
tos no obran nada real en ella, y por lo tanto el adagio clasico, «los sacramentos
realizan lo que significan», pierde todo sentido. En realidad, los sacramentos se li-
mitan a significar la «fe-confianza» y a despertarla. Por eso, s6lo deben conservarse
los sacramentos que producen este efecto psicoldgico.

4° Por la misma razén, la misa, renovacién incruenta del sacrificio de Cristo, cuyos
méritos nos aplica diariamente, pierde todo su significado. Slo se conservara un
memorial de la Cena, para recordarnos el Gnico sacrificio de Cristo en la cruz y
reavivar nuestra «fe-confianza» en su redencién.

Sin embargo, Lutero no se content6 con relegar la misa. Renunciando a su condicién
de sacerdote, monje infiel a sus votos, aliment6 un verdadero odio patoldgico al santo
sacrificio. Sus palabras a este respecto son espantosas, y acabarian por hacernos
creer que estaba poseido del demonio: «La misa —declaraba en 1521 es la mayor y
la mas horrible de las abominaciones papistas; es la cola del dragén del Apocalipsis;
y ha derramado sobre la Iglesia impurezas y porquerias sin nombre». E insistia en
1524: «Si, lo digo: todas las casas de prostitucion —que Dios ha condenado severa-
mente—, todos los homicidios, asesinatos, robos y adulterios, son menos dafiinos que
la abominacion de la misa papista». Y, con mucha lucidez, concluia: «Si la misa cae,
todo el papado se derrumbax.

5° Puesto que la Iglesia institucion —lo que Lutero llamaba con desprecio «el pa-
pado»— no existe ya como prolongaciéon de Cristo, el creyente (por la «fe-con-
fianza») se encuentra solo ante Dios. Estd exteriormente iluminado por la Biblia
(que debe leer personalmente: de ahi la necesidad de Biblias en lengua vernacula),
e interiormente por el Espiritu Santo, que le permite discernir en la Biblia lo que
conviene a su vida cristiana. Como atinadamente decia Boileau, «todo protestante
se hizo papa, Biblia en mano».

6°Y ya que Lutero aboli6 la «jerarquia» —esto es, el «poder sagrado»— de la Iglesia,
sus sucesores pondran gradualmente en tela de juicio los demas poderes humanos:



Hojitas de e n® 170 —4 - DEFENSA DE LA FE

el protestantismo es de esencia revolucionaria. Por otra parte, al quedar cada cual
remitido a su propia interioridad, sin mediacion eclesial, era l6gico separar radical-
mente la vida religiosa de la vida politica mediante la laicizacion. Por eso no es de
extrafiar que, en el establecimiento de la Republica laica, en la instauracion de la
escuela sin Dios, en el ascenso del anticlericalismo y en la realizacion de la separa-
cién radical de Iglesia y Estado, muchos de los promotores hayan sido protestantes.

7° Las buenas obras, y sobre todo los votos monasticos, son inGtiles y mentirosos. Lo
esencial para Lutero no es evitar el pecado, ni combatir las tentaciones (como él lo
habia hecho en su etapa catélica), puesto que de todos modos el hombre sigue siendo
interiormente pecador. Lo que cuenta es aferrarse al manto de los méritos de Cristo
para cubrirse de él y escapar asi, a pesar de seguir siendo enemigo de Dios, de la ira
divina, ya que Dios ve en nosotros los méritos de su Hijo bien amado. Tal es el sen-
tido de la maxima de Lutero a su amigo y biégrafo Felipe Melanchton, en su carta
del 1 de agosto de 1521: «Pecca fortiter, sed fortius crede» (peca fuertemente, pero
cree mas fuertemente adn).

Consecuente con sus ideas, Lutero se laiciz0 y, en 1525, se cas6 con una anti-
guamonja, Catalina de Bora, de la que tendria seis hijos. El resto de su vida siguio
combatiendo a la Iglesia catélica, que a sus 0jos era «la gran prostituta de Babi-
loniax, a la que habia que atacar y aniquilar por todos los medios. Para ello Lutero
multiplicé los panfletos obscenos y nauseabundos, y sus discipulos destruiran sis-
tematicamente todos los monumentos catélicos, torturaran y asesinaran a obis-
pos, sacerdotes, religiosos y numerosisimos fieles, al margen de todas las guerras
atroces que desencadenaron.

Conclusion.

Cuanto Martin Lutero moria, el 18 de febrero de 1546, Europa estaba, por su
culpa, a sangre y fuego, y asi debia seguir largos afios. Millones de almas apos-
tataron de la fe catolica y abandonaron el camino de salvacion en razén de sus
falsas doctrinas y de sus ejemplos perniciosos.

Y por mucho que la Iglesia, en los afios siguientes, mostrase una magnifica renova-
cidn gracias a una pléyade de santos y al gran movimiento reformador cuyo simbolo
es el concilio de Trento; por mucho que lograse atraer numerosos pueblos a la fe
gracias a un espléndido trabajo misionero; aun asi, por desgracia, naciones enteras,
enceguecidas, adoptarian los errores y mentiras del antiguo monje agustino, y no
volverian a la verdad salvifica.

Lutero fue asi el gran enemigo de la gracia de Cristo, a la que pretendia
honrar, pero a la que combatio en la Iglesia, en los sacramentos, en las buenas
obras, en su nocion misma. Por este motivo, ningn catélico consciente de lo que
debe a Cristo y a la Iglesia, y menos un Papa (j!), podra jamés elogiar u honrar el
nombre de Lutero, ni congratularse por su obra.

© Seminario Internacional Nuestra Sefiora Corredentora
C. C. 308 — 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires

FoTocOPIAME — DIFUNDEME — PIDEME a: hojitasdefe@gmail.com



	La experiencia espiritual de Lutero, enemigo de la gracia de Cristo
	1º Primera «experiencia espiritual», frustrada, de Martín Lutero.
	2º Segunda «experiencia espiritual», herética, de Martín Lutero.
	3º Tercera «experiencia espiritual», revolucionaria, de Martín Lutero.
	Conclusión.


