
Vigilad, orad, resistid 11. Defensa de la Fe 

 El Papa Francisco nos invitaba el pasado 31 de octubre, en la catedral luterana 
de Lund, a conmemorar «la experiencia espiritual de Martín Lutero», con motivo 
del 5º centenario, en 2017, de la fijación de sus 95 tesis en las puertas de una igle-
sia de Wittemberg. Este acto público suele considerarse como el comienzo de la 
supuesta pero falsa «Reforma», ya que en realidad fue una revolución total, una 
destrucción de la verdadera fe, y una apostasía y rebeldía contra Nuestro Señor y 
contra su Iglesia. Recordemos, pues, dicha experiencia, pero no para «contar esa 
historia de manera diferente», según el deseo del papa, sino para contarla tal co-
mo fue en la realidad, esto es, como la experiencia espiritual de un verdadero he-
resiarca. 

1º Primera «experiencia espiritual», 
frustrada, de Martín Lutero. 

 Martín Lutero nació en 1483 de una buena familia cristiana, y desde muy 
temprano se sintió atraído por la religión y el trato con Dios, y más tarde por la 
teología. Su padre deseaba que estudiara derecho, pero él decidió hacerse monje, 
y entró en la orden agustina en 1505. Ordenado sacerdote en 1507, obtuvo el 
doctorado en teología en 1512. A partir de esta fecha, su vida sería la de un 
enseñante y un predicador. 

 Al inicio fue Martín un monje piadoso y celoso. Dotado de un temperamento 
rico y apasionado, propio de los grandes hombres cuando lo ponen al servicio 
de la verdad y del bien, se sintió también expuesto, por razón del mismo, a fuer-
tes tentaciones contra la castidad, atractivo por la buena mesa, propensión a la 
ira, espíritu de independencia, inclinación al orgullo. 

Lutero habría querido verse al abrigo de tales tentaciones; al igual que San Pedro 
en la Transfiguración, desearía haber llegado ya a la vida celestial, haberse «reves-
tido de Cristo», encontrarse ya desde ahora en un estado de perfecta rectitud que no 
pertenece a esta vida terrena, salvo casos muy excepcionales. Empezó a invadirle la 
obsesión por la certeza de su salvación; y como las tentaciones seguían importunán-
dolo, creando en él un sentimiento de culpabilidad, acabó desesperando en cierto 
modo de la vida cristiana, de la eficacia de la gracia y de los medios ordinarios para 
recibirla y conservarla (sacramentos, oraciones, ayunos, etc.). 



Hojitas de Fe nº 170 – 2 – DEFENSA DE LA FE 

 Es en relación consigo mismo, sobre la base de su vida interior personal, de 
esta su «experiencia espiritual» íntima, que Lutero construiría un nuevo sistema 
religioso, que ya no tendría nada que ver con la enseñanza de la Iglesia, ni con 
la verdad del cristianismo. 

2º Segunda «experiencia espiritual», 
herética, de Martín Lutero. 

 En 1515, en su cátedra de Teología bíblica, procedió a comentar las epístolas 
de San Pablo, empezando por la epístola a los Romanos, de extraordinaria ri-
queza, pero también de difícil comprensión. A partir de lo que él creía entender 
del texto, ateniéndose únicamente a su sentir propio y sin referirse a la tradición 
eclesiástica, en función de su problema interior («¿puedo salvarme aun sintiendo 
en mí tantas tentaciones?»), Martín Lutero elaboraba una nueva teología cris-
tiana que, ya desde el principio, era radicalmente incompatible con la de la Igle-
sia Católica, aunque la ruptura exterior y pública a que lo llevaría no se realizase 
sino algún tiempo después. 

En efecto, según la doctrina católica, el hombre que acepta la Revelación divina por 
la fe, y que, movido por la esperanza de la salvación divina, quiere arrepentirse de 
sus pecados y volverse hacia Dios, en virtud de los méritos de Cristo, obtiene por la 
gracia que sus pecados le sean perdonados, y que su alma sea regenerada y santifi-
cada de modo a hacerse, según la expresión de San Pedro, «partícipe de la natura-
leza divina» (II Ped. 1 4). El cristiano que vive de la caridad es, pues, como frecuen-
temente lo llama San Pablo, un «santo», porque ha sido realmente purificado, trans-
formado, santificado interiormente, y se ha convertido realmente en amigo de Dios 
por una semejanza efectiva y estable. Y, siendo amigo de Dios, hace espontánea-
mente las obras de Dios, las buenas obras de la virtud, que le merecen, por la gracia 
de Cristo presente en él, la salvación del Paraíso. 

Lutero negaba esta verdad: para él, según lo sentía psicológicamente, el hecho de 
haber abrazado la fe y la vida cristiana no quita del alma el pecado [refiriéndose en 
realidad a la tentación, que no es pecado si no se consiente en ella]. Para Lutero, el 
cristiano sigue siendo, de hecho, pecador y enemigo de Dios, y su alma sigue estando 
totalmente corrompida. Pero como Cristo ha merecido, por el sacrificio de la cruz, la 
salvación para todos los hombres, quien por la «fe» (que es para Lutero una con-
fianza en esta salvación conseguida por Cristo) cree firmemente que está salvado, el 
manto de los méritos de Cristo cubre las manchas de su alma, y el Padre, viendo este 
manto sobre él (gracias a la «fe-confianza»), le otorga el Paraíso. Las buenas obras, 
por tanto, no tienen ningún poder de mérito, ya que el hombre sigue siendo pecador 
interiormente, sino que sólo animan al cristiano a perseverar en la «fe-confianza». 

3º Tercera «experiencia espiritual», 
revolucionaria, de Martín Lutero. 

 Este es el corazón de lo que Lutero llama «la verdad del Evangelio». De ahí 
se sigue naturalmente el resto de su sistema. 



DEFENSA DE LA FE – 3 – Hojitas de Fe nº 170 

1º Lutero empieza cuestionando la Iglesia institucional, a la que acusa de no ser 
divina: • ante todo porque pretende que el hombre puede salvarse por las buenas 
obras, cuando él, Lutero, ha sufrido en su vida monástica la frustrante experiencia 
de que esas buenas obras son incapaces de quitar el pecado [en realidad la tenta-
ción, como ya hemos dicho]; • y luego, porque ella abandonó «la verdad del Evan-
gelio», esto es, la salvación por la sola «fe-confianza». 

2º Este rechazo de la Iglesia justifica el sistema luterano, al que se le pudiera re-
prochar de inventarse un nuevo Evangelio según su espíritu propio, realizando así 
la definición misma del hereje. Pero puesto que la Iglesia misma ha traicionado «la 
verdad del Evangelio», es lógico y necesario que Lutero, por un «libre examen» de 
la Escritura, encuentre esta verdad y la transmita al pueblo de Dios, extraviado por 
una jerarquía ilegítima. «A menos que se me convenza de mi error con atestaciones 
de la Escritura o con razones evidentes –pues yo no creo ni en el papa, ni en los 
concilios solos, ya que es evidente que se equivocaron y contradijeron–, me siento 
atado por los textos de la Escritura que he citado, y mi conciencia es cautiva de la 
palabra de Dios; por lo que ni puedo ni quiero retractarme de nada» (declaración 
de Lutero ante la Dieta de Worms, presidida por Carlos V, en 1521). 

3º Puesto que el alma del cristiano no es transformada por la gracia, los sacramen-
tos no obran nada real en ella, y por lo tanto el adagio clásico, «los sacramentos 
realizan lo que significan», pierde todo sentido. En realidad, los sacramentos se li-
mitan a significar la «fe-confianza» y a despertarla. Por eso, sólo deben conservarse 
los sacramentos que producen este efecto psicológico. 

4º Por la misma razón, la misa, renovación incruenta del sacrificio de Cristo, cuyos 
méritos nos aplica diariamente, pierde todo su significado. Sólo se conservará un 
memorial de la Cena, para recordarnos el único sacrificio de Cristo en la cruz y 
reavivar nuestra «fe-confianza» en su redención. 

Sin embargo, Lutero no se contentó con relegar la misa. Renunciando a su condición 
de sacerdote, monje infiel a sus votos, alimentó un verdadero odio patológico al santo 
sacrificio. Sus palabras a este respecto son espantosas, y acabarían por hacernos 
creer que estaba poseído del demonio: «La misa –declaraba en 1521– es la mayor y 
la más horrible de las abominaciones papistas; es la cola del dragón del Apocalipsis; 
y ha derramado sobre la Iglesia impurezas y porquerías sin nombre». E insistía en 
1524: «Sí, lo digo: todas las casas de prostitución –que Dios ha condenado severa-
mente–, todos los homicidios, asesinatos, robos y adulterios, son menos dañinos que 
la abominación de la misa papista». Y, con mucha lucidez, concluía: «Si la misa cae, 
todo el papado se derrumba». 

5º Puesto que la Iglesia institución –lo que Lutero llamaba con desprecio «el pa-
pado»– no existe ya como prolongación de Cristo, el creyente (por la «fe-con-
fianza») se encuentra solo ante Dios. Está exteriormente iluminado por la Biblia 
(que debe leer personalmente: de ahí la necesidad de Biblias en lengua vernácula), 
e interiormente por el Espíritu Santo, que le permite discernir en la Biblia lo que 
conviene a su vida cristiana. Como atinadamente decía Boileau, «todo protestante 
se hizo papa, Biblia en mano». 

6º Y ya que Lutero abolió la «jerarquía» –esto es, el «poder sagrado»– de la Iglesia, 
sus sucesores pondrán gradualmente en tela de juicio los demás poderes humanos: 



Hojitas de Fe nº 170 – 4 – DEFENSA DE LA FE 

el protestantismo es de esencia revolucionaria. Por otra parte, al quedar cada cual 
remitido a su propia interioridad, sin mediación eclesial, era lógico separar radical-
mente la vida religiosa de la vida política mediante la laicización. Por eso no es de 
extrañar que, en el establecimiento de la República laica, en la instauración de la 
escuela sin Dios, en el ascenso del anticlericalismo y en la realización de la separa-
ción radical de Iglesia y Estado, muchos de los promotores hayan sido protestantes. 

7º Las buenas obras, y sobre todo los votos monásticos, son inútiles y mentirosos. Lo 
esencial para Lutero no es evitar el pecado, ni combatir las tentaciones (como él lo 
había hecho en su etapa católica), puesto que de todos modos el hombre sigue siendo 
interiormente pecador. Lo que cuenta es aferrarse al manto de los méritos de Cristo 
para cubrirse de él y escapar así, a pesar de seguir siendo enemigo de Dios, de la ira 
divina, ya que Dios ve en nosotros los méritos de su Hijo bien amado. Tal es el sen-
tido de la máxima de Lutero a su amigo y biógrafo Felipe Melanchton, en su carta 
del 1 de agosto de 1521: «Pecca fortiter, sed fortius crede» (peca fuertemente, pero 
cree más fuertemente aún). 

 Consecuente con sus ideas, Lutero se laicizó y, en 1525, se casó con una anti-
gua monja, Catalina de Bora, de la que tendría seis hijos. El resto de su vida siguió 
combatiendo a la Iglesia católica, que a sus ojos era «la gran prostituta de Babi-
lonia», a la que había que atacar y aniquilar por todos los medios. Para ello Lutero 
multiplicó los panfletos obscenos y nauseabundos, y sus discípulos destruirán sis-
temáticamente todos los monumentos católicos, torturarán y asesinarán a obis-
pos, sacerdotes, religiosos y numerosísimos fieles, al margen de todas las guerras 
atroces que desencadenaron. 

Conclusión. 

 Cuanto Martín Lutero moría, el 18 de febrero de 1546, Europa estaba, por su 
culpa, a sangre y fuego, y así debía seguir largos años. Millones de almas apos-
tataron de la fe católica y abandonaron el camino de salvación en razón de sus 
falsas doctrinas y de sus ejemplos perniciosos. 

Y por mucho que la Iglesia, en los años siguientes, mostrase una magnífica renova-
ción gracias a una pléyade de santos y al gran movimiento reformador cuyo símbolo 
es el concilio de Trento; por mucho que lograse atraer numerosos pueblos a la fe 
gracias a un espléndido trabajo misionero; aun así, por desgracia, naciones enteras, 
enceguecidas, adoptarían los errores y mentiras del antiguo monje agustino, y no 
volverían a la verdad salvífica. 

 Lutero fue así el gran enemigo de la gracia de Cristo, a la que pretendía 
honrar, pero a la que combatió en la Iglesia, en los sacramentos, en las buenas 
obras, en su noción misma. Por este motivo, ningún católico consciente de lo que 
debe a Cristo y a la Iglesia, y menos un Papa (¡!), podrá jamás elogiar u honrar el 
nombre de Lutero, ni congratularse por su obra.1 

 

© Seminario Internacional Nuestra Señora Corredentora 
C. C. 308 – 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires 

FOTOCÓPIAME – DIFÚNDEME – PÍDEME a: hojitasdefe@gmail.com 


	La experiencia espiritual de Lutero, enemigo de la gracia de Cristo
	1º Primera «experiencia espiritual», frustrada, de Martín Lutero.
	2º Segunda «experiencia espiritual», herética, de Martín Lutero.
	3º Tercera «experiencia espiritual», revolucionaria, de Martín Lutero.
	Conclusión.


