Hojitas de Fe

Permaneced en Mi 9. Vida espiritual

Cuarto titulo de la Vida Interior
L.a Maternidad espiritual de Maria

Por la vida de la gracia no sélo entramos en intima sociedad con Dios Padre,
Hijo y Espiritu Santo, sino también con todas aquellas almas que viven en gracia
de Dios; y, en primer lugar, con la Santisima Virgen, que por una disposicion
manifiesta de la Providencia, pasa a ser tan realmente nuestra Madre en el orden
sobrenatural como Dios es nuestro Padre.

En efecto, la obra de nuestra regeneracion espiritual y de nuestra elevacion a la vida
divina es ante todo el don de Dios: * don de Dios Padre, que en el misterio de la
ENCARNACION nos envia a su Hijo tnico «para darnos el poder de llegar a ser hijos
de Dios» (Jn. 1 12); « don de Dios Hijo, que en el misterio de la REDENCION nos
vuelve a abrir las fuentes de la vida sobrenatural; » don de Dios Espiritu Santo, que
en el misterio de la SANTIFICACION nos aplica los frutos de la Redencion. Ahora bien,
Dios ha querido realizar cada uno de estos tres misterios con la intervencion real y
efectiva de Maria, que por eso mismo queda constituida Madre nuestra. En otras
palabras, la maternidad espiritual de Maria Santisima es una consecuencia de la
cooperacién que las tres divinas Personas pidieron a Maria en los tres misterios de
la obra de nuestra regeneracion espiritual, la Encarnacion, la Redencion y la Santi-
ficacion, a los que Ella qued6 intimamente asociada.

1° La Maternidad espiritual de Maria,
inaugurada en la Encarnacion.

Dios Padre sélo decide el misterio de la Encarnacion, principio y punto de
partida de nuestra regeneracion, con el consentimiento deliberado y con la
cooperacion efectiva de Maria. Por este misterio asocia a Maria a la vez a su
paternidad de naturaleza sobre Cristo, y a su paternidad de gracia sobre el cuerpo
mistico que Cristo viene a fundar. La Maternidad divina de Maria Santisima es
el primer fundamento de su Maternidad espiritual.

Y es deliberada y voluntariamente, por efecto de un amor incomparable hacia noso-
tros, que Maria, desde la Encarnacion, se convierte en nuestra Madre al mismo
tiempo que en Madre de Jesucristo, y tan realmente en Madre nuestra como en Ma-
dre de Jesucristo. En efecto, Maria esta familiarizada con la Sagrada Escritura; Ella
esta llena del Espiritu Santo; Ella se encuentra admitida en ese momento en el con-
sejo de la adorable Trinidad; Ella ve a la luz divina, y decide de comdn acuerdo con



Hojitas de e n® 190 —2- VIDA ESPIRITUAL

el Padre, el misterio de la Encarnacién, hasta su resultado inmediato, la Redencion,
y hasta sus Ultimas consecuencias, en su aplicacion a cada uno de nosotros en el
misterio de la Santificacién. En esa hora Maria se convierte, sabiéndolo y querién-
dolo, en Madre del cuerpo natural y del cuerpo mistico de Cristo, al precio del sa-
crificio del Calvario entrevisto y consentido; en Madre de la Cabeza y de los miem-
bros; en Madre de Jesus, el «Primogénito», y de la multitud de hermanos a los que
El hard participes de su vida; en resumen, en Madre del «Cristo total», es decir, de
JesUs y de nosotros, en cuanto que somos llamados a vivir de su vida.

2° La Maternidad espiritual de Maria,
realizada (de derecho) en la Redencion.

En el misterio de la Redencién, Dios Hijo nos vuelve a abrir las fuentes de la
vida sobrenatural, pero sélo lo hace con la cooperacion bien real de Maria. Su
«fiat» el dia de la Anunciacion lo constituye en el estado de victima pasible y
mortal; por sus manos inaugura oficialmente, el dia de la Presentacion, su
ofrenda en el Templo; y con su cooperacién dolorosa consuma, en el Calvario,
el sacrificio del Cuerpo y de la Sangre que de Ella obtuvo para este fin. La Co-
rredencion es para Maria el segundo fundamento de su Maternidad espiritual.

Por lo tanto, Maria aparece en el Calvario como la «Nueva Eva», cooperando con
el «Nuevo Adan» a la regeneracién del género humano. Abriendo con Jesus y por
Jesus la fuente de la salvacion, esto es, de la vida sobrenatural, a todos los hombres,
Ella se convierte de derecho en la Madre de todos ellos. Y por eso, en esa hora
solemne, Jesus la proclama Madre nuestra: «Ahi tienes a tu Madre»; palabra todo-
poderosa que eleva el corazon de Maria a la altura de su Maternidad espiritual.

3° La Maternidad espiritual de Maria,
consumada (de hecho) en la Santificacion.

El Espiritu Santo santifica nuestras almas, mediante la efusion de sus gracias,
con la cooperacion incesante de Maria. Puesto que toda gracia procede del
«fiat», lleno de caridad, que Maria pronuncié el dia de la Anunciacion, y de los
méritos del Sacrificio del Calvario, obra conjunta de Jesus Redentor y de Maria
Corredentora, el Espiritu Santo no quiere aplicarnos ninguna gracia sin la me-
diacién actual de Jesus, nuestro Abogado ante el Padre, y de Maria, nuestra Abo-
gada ante Jesus. Por eso la Iglesia ha proclamado siempre a Maria «Tesorera,
Canal y Dispensadora de todas las gracias». Y como la gracia es la vida del
alma, la Mediacion universal de todas las gracias convierte a Maria en Madre
de todos los que reciben la vida divina. Tal es el tercer fundamento de la mater-
nidad espiritual de Maria.

El Espiritu Santo, pues, nos hace nacer a la vida espiritual y crecer en ella «en el
seno de la ternura materna de Maria», es decir, bajo la influencia incesante de sus
méritos anteriores unidos a los de Jesus, y de su intercesién actual unida a la de
JesUs; en una palabra, bajo la influencia de su caridad materna. Por lo tanto, es



VIDA ESPIRITUAL -3- Hojitas de Fe n°® 190

cierto decir del cristiano como de Cristo, del miembro como de la Cabeza, del cuerpo
mistico como del cuerpo natural de Jesus: «Que fue concebido por obray gracia del
Espiritu Santo, y nacio de Maria Virgen».

4° Perfeccion de la Maternidad espiritual de Maria.

La Maternidad espiritual de Maria, por su propia naturaleza, es infinitamente
superior a la maternidad de nuestras madres de la tierra:

1° Por la vida que recibimos de Maria: de Ella recibimos una vida SOBRENATURAL,
gue consiste en una participacion de la vida de Dios, destinada a desarrollarse ple-
namente en la bienaventuranza eterna del cielo; mientras que nuestras madres segun
la carne nos comunican s6lo una vida NATURAL, destinada a morir. Ademas, ¢ de qué
nos serviria la vida natural por si sola, si no la corondramos con la vida sobrenatu-
ral? Nos conduciria a la muerte eterna del infierno, es decir, a la mas grande e irre-
parable de las desgracias.

2° Por la forma como la recibimos de Maria: después de haber recibido la vida
natural de nuestras madres, podriamos crecer y progresar en ella sin su ayuda, y
siempre acabamos prescindiendo de ellas; mas no sucede asi con la Santisima Vir-
gen: no sélo debemos al concurso real y activo de Maria nuestro nacimiento a la
vida sobrenatural por el bautismo, sino también nuestro mantenimiento y creci-
miento en esta vida; o la resurreccion a esta vida por la penitencia, si tuviésemos la
desgracia de perderla por el pecado; y, finalmente, nuestra perseverancia en esta
vida, es decir, su desarrollo final y definitivo, en la vida de la gloria en el cielo.

3° Por el amor que Maria nos profesa: a diferencia de nuestras madres en el orden
natural: * Maria se convierte en nuestra Madre SABIENDOLO Y QUERIENDOLO, por
efecto de un amor inconmensurable, y al precio de un martirio inenarrable y del
sacrificio de su divino Hijo,; * y este amor de Madre, Ella lo tiene integramente A
CADA UNO DE NOSOTROS, como si fuera el unico objeto de su solicitud; * y el amor
que Ella nos profesa no es otro que EL AMOR QUE ELLA TIENE A JESUS, su divino Pri-
mogénito, nuestra divina Cabeza. En efecto, Dios da sus dones en proporcion de la
vocacion de cada uno; y puesto que quiso asociar a Maria a su paternidad de natu-
raleza sobre su Hijo hecho hombre, y a su paternidad de gracia sobre todos los que
debian convertirse en hijos suyos por la vida sobrenatural, derramo en el corazon
de la Virgen su propio amor, bajo la forma més atrayente, tierna y misericordiosa,
como convenia a una madre y a la mas perfecta de las madres.

Conclusiones précticas para la Vida Interior.

1° El hombre interior vive animado por una tierna y sélida devocion a Ma-
ria Santisima, y ello por tres motivos principales:

* Por la unién de Maria con Dios. En efecto, el culto debido a un santo se mide ante
todo por su union con Dios; ahora bien, la unién de Maria con Dios es excepcional,
por haber sido elegida por Dios como la «Nueva Eva» del «Nuevo Adan», esto es,
la colaboradora y ayuda de Cristo en toda su obra redentora; lo cual hace que Maria
esté siempre y en todas partes junto a Cristo, por su Maternidad divina, su Corre-



Hojitas de e n® 190 —4 - VIDA ESPIRITUAL

dencién y su Mediacion universal. Esta es la razon por la que la Iglesia tributa a
Maria un culto especial, de un orden aparte, y que llamamos de HIPERDULIA: por él
quiere honrar a la Virgen Maria en su condicion de Asociada indisoluble de Cristo
en la obra redentora, y reconocer la excelencia que Maria tiene por esta singular
unioén con Dios.

« Por la mision que Maria ha recibido de Dios. El culto debido a un santo se mide,
en segundo lugar, por la misién que ha recibido de Dios; ahora bien, Maria ha sido
destinada por Dios para engendrarnos a la vida de la gracia y hacernos crecer en
ella, esto es, para ser la verdadera «Madre de todos los vivientes» (Gen. 3 20). Y ya
gue Maria Santisima es realmente nuestra Madre en el orden espiritual, el culto de
hiperdulia que le debemos ha de revestir la forma de una verdadera PIEDAD FILIAL,
que nos lleve a honrarla y venerarla con disposiciones eminentemente filiales.

« Por nuestra obligacion de imitar a Jesucristo. El tercer motivo es nuestra obliga-
cién de imitar las mismas virtudes que practicéd Jesucristo (Jn. 13 15) y reproducir
en nuestras almas sus mismos sentimientos (Fil. 3 5); ahora bien, como una de las
principales virtudes de que nos dio ejemplo Nuestro Sefior fue la piedad filial a su
Santisima Madre, hemos de tener hacia la Virgen Maria los mismos sentimientos
que el Corazon de JesUs tuvo hacia Ella. Y asi, nuestra piedad filial mariana ha de
ser UNA EXTENSION DE LA PIEDAD FILIAL DE JESUS. Por eso, inspirandonos en San Pa-
blo (Col. 1 24), podemos decir con verdad que debemos «cumplir en nosotros lo que
falta a la piedad filial de Cristo»; y, si somos fieles al espiritu de nuestra devocion
mariana, podremos afiadir: «Amo a Maria, no yo, sino que es Cristo quien la ama
en mi» (Gal. 2 20).

2° Para ser verdadera y revestir su forma mas perfecta de piedad filial, San
Luis Maria resume a cinco las cualidades de la devocion a Maria:

« Devocién interior: nacida del espiritu y del corazon, y que lleve nuestra alma a ha-
cerse interiormente dependiente y esclava de la Santisima Virgen, y de Jesus por Ella.

« Devocion tierna: llena de confianza en la Santisima Virgen, de modo que nos haga
recurrir a Maria en todas las necesidades de alma y cuerpo, en todo tiempo, lugar y
cosa, con gran sencillez, confianza y ternura.

« Devocion santa: a base de evitar el pecado e imitar las virtudes de Maria.

« Devocion constante: que consolide al alma en el bien, haciendo que no abandone
facilmente sus practicas de devocién; dandole &nimos para oponerse a los asaltos
del mundo, demonio y carne; haciéndole evitar la melancolia, el escrdpulo y la timi-
dez; y dandole fuerzas contra el desaliento.

« Devocion desinteresada: que no sirva a Maria por espiritu de lucro o interés, ni
por el propio bien temporal o eterno, tanto de cuerpo como de alma, sino Gnicamente
porque Ella merece ser servida, y Dios en Ella; por eso igual amor le profesa en el
Calvario que en Cana, y con la misma fidelidad la sirve y ama en sus contratiempos
y sequedades que en las dulzuras y fervores sensibles.

© Seminario Internacional Nuestra Sefiora Corredentora
C. C. 308 — 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires

FoTocOPIAME — DIFUNDEME — PIDEME a: hojitasdefe@gmail.com



	Cuarto título de la Vida Interior La Maternidad espiritual de María
	1º La Maternidad espiritual de María, inaugurada en la Encarnación.
	2º La Maternidad espiritual de María, realizada (de derecho) en la Redención.
	3º La Maternidad espiritual de María, consumada (de hecho) en la Santificación.
	4º Perfección de la Maternidad espiritual de María.
	Conclusiones prácticas para la Vida Interior.


