
Permaneced en Mí 9. Vida espiritual 

 Después de ver los elementos constitutivos del organismo sobrenatural, a sa-
ber: la gracia santificante en el orden del ser; las virtudes y dones, y las gracias 
actuales, en el orden del obrar; falta enunciar las principales leyes a que se ve 
sometido este organismo, y con él toda nuestra Vida Interior. 

1º Relaciones recíprocas entre la vida natural  
y la vida sobrenatural. 

 La vida natural y la vida sobrenatural, ¿pueden coexistir en nosotros, o hay 
que destruir la primera para implantar la segunda? A esta pregunta responde el 
adagio teológico: «La gracia no destruye la naturaleza, sino que la eleva y per-
fecciona». Este principio muestra claramente la influencia recíproca de la gracia 
sobre la naturaleza, y de la naturaleza sobre la gracia. 

1º Influencia de la gracia sobre la naturaleza. — La gracia completa y perfecciona 
la naturaleza, coronándola con la vida divina, querida por Dios desde que elevó al 
hombre al orden sobrenatural. Por este motivo, añade las luces divinas de la fe a las 
luces humanas de la razón, las fuerzas divinas de la gracia a las fuerzas humanas 
de la voluntad, un fin sobrenatural y divino al fin puramente natural del hombre. 
Conserva, es verdad, las cualidades, defectos, tendencias y hábitos adquiridos de 
cada uno, pero ayuda eficazmente a la naturaleza a corregirse en lo que tenga de 
vicioso o imperfecto, y la desarrolla en lo que tenga de bueno y virtuoso. 

2º Influencia de la naturaleza sobre la gracia. — La naturaleza es para la gracia a 
la vez un recurso y un obstáculo. • En lo que tiene de recta y honesta, esto es, purgada 
del desorden que el pecado introdujo en ella, la naturaleza es la BASE NECESARIA de la 
vida sobrenatural, la cual obra sobre la primera como el injerto en un árbol silves-
tre. Según esta analogía, la naturaleza ofrece a la gracia un excelente terreno y mag-
níficas energías para el nacimiento y desarrollo de la vida sobrenatural, mientras que 
la gracia se adapta a las aptitudes y cualidades, atractivos e inclinaciones de la na-
turaleza, sobrenaturalizándolas, y comunicando a nuestras facultades naturales la 
aptitud de producir actos sobrenaturales, de los que éramos absolutamente incapaces 
por nuestras solas fuerzas. • En lo que tiene de desordenado y viciado por el pecado, 
la naturaleza es el mayor OBSTÁCULO al nacimiento y desarrollo de la vida sobrena-
tural, por sus tendencias y deseos totalmente contrarios a las de la gracia; de ahí la 
necesidad e importancia primordial de la mortificación y abnegación cristiana. 



Hojitas de Fe nº 202 – 2 – VIDA ESPIRITUAL 

 

2º Crecimiento de la vida sobrenatural. 

 La vida de la gracia está llamada a crecer y a desarrollarse en nuestras almas, 
ya que es una «semilla de Dios» (I Jn. 3 9). Para ello, disponemos de tres medios 
establecidos por Dios mismo, que son: los Sacramentos, las obras meritorias y 
la oración. 

 1º Los Sacramentos. 

 Todos los Sacramentos confieren: • la gracia santificante, si no se poseía, o 
un aumento de esta gracia, si ya se la tenía, bajo la modalidad propia de cada 
sacramento, que se denomina gracia sacramental; • y el derecho a gracias ac-
tuales especiales, en orden al fin propio de cada sacramento. 

El Bautismo y la Penitencia confieren de suyo la primera infusión de la gracia: 
suponen al alma sin la vida sobrenatural, y por eso se llaman «sacramentos de muer-
tos». Los otros cinco sacramentos confieren de suyo una segunda infusión de la 
gracia, es decir, un aumento de la gracia santificante: suponen al alma con la vida 
sobrenatural, y por eso se llaman «sacramentos de vivos». 

Los Sacramentos producen su efecto santificante «ex opere operato», es decir, infa-
liblemente, por sí mismos, mientras el que los recibe no ponga voluntariamente obs-
táculo a esta acción del sacramento. El único obstáculo al efecto de los sacramentos 
de vivos es el pecado mortal; y el único obstáculo al efecto de los sacramentos de 
muertos es el apego actual al pecado mortal, esto es, la ausencia de arrepentimiento 
sincero de los pecados mortales de que se tenga conciencia. 

Sin embargo, según el Concilio de Trento, los Sacramentos confieren mayor abun-
dancia de gracias sacramentales cuanto más perfectas sean las disposiciones actua-
les de quien los recibe. 

 2º Las obras meritorias, o práctica de las virtudes. 

 Todo acto bueno, realizado en estado de gracia, produce un triple fruto: • un 
fruto de mérito propiamente dicho: nos da derecho en justicia a un crecimiento 
de gracia santificante, virtudes y dones, y al correspondiente crecimiento de glo-
ria en el cielo; • un fruto de impetración: nos obtiene, para nosotros o para otros, 
gracias actuales, como podría hacerlo una oración; • un fruto de satisfacción: 
nos perdona, a nosotros o a otros, en parte o en su totalidad, la pena temporal 
debida por los pecados ya perdonados. 

El mérito sobrenatural de una acción se mide, en parte, por la dificultad de la obra 
realizada, pero sobre todo por la virtud de caridad con que se realiza. Por eso, el 
mayor o menor mérito de una obra buena depende ante todo: • del grado de gracia 
santificante (o caridad habitual) del que realiza la acción; • del grado de fervor (o 
caridad activa) que anima al alma cuando realiza el acto bueno, fervor que com-
prende: la pureza de intención, la generosidad de la voluntad, el espíritu de sacrifi-
cio; • de la perfección misma del acto realizado, que será tanto mayor cuanto más 
perfecta sea la virtud que lo produce (la caridad sobre todo), y cuantas más virtudes 
ponga en ejercicio. 



VIDA ESPIRITUAL – 3 – Hojitas de Fe nº 202 

 3º La oración. 

 La oración contribuye al crecimiento de nuestra vida sobrenatural: • directa-
mente, porque es en sí misma una obra meritoria, e incluso de las más meritorias, 
por las muchas virtudes que pone en ejercicio: fe, esperanza, caridad, confianza, 
humildad, perseverancia, etc.; • indirectamente, porque, en virtud de las prome-
sas de Dios y de su Hijo Jesucristo, es el medio infalible para obtener de El las 
gracias actuales que contribuyen a conservar y desarrollar la vida sobrenatural. 

3º Obstáculos a la vida sobrenatural. 

 Los obstáculos que amenazan la existencia o el crecimiento de nuestra vida 
sobrenatural pueden resumirse a los siguientes: • el pecado mortal, que es el obs-
táculo radical, porque destruye por completo la vida divina del alma; • el pecado 
venial, sobre todo deliberado, la tibieza, o hábito del pecado venial deliberado, y 
las imperfecciones: todos ellos, sin destruir ni disminuir el grado de vida sobre-
natural, empañan su belleza, debilitan su actividad y frenan su crecimiento; • las 
inclinaciones viciosas, los defectos naturales, y sobre todo el defecto dominante: 
son la fuente ordinaria de nuestros pecados e imperfecciones. 

El pecado tiene una triple causa: • la carne, que es nuestra naturaleza desordenada, 
en la cual el pecado original ha dejado una triple concupiscencia que nos arrastra al 
pecado: la concupiscencia de los ojos, o afán desordenado de bienes y riquezas tem-
porales; la concupiscencia de la carne, o afán desenfrenado de los placeres de los 
sentidos; y la concupiscencia del espíritu, o afán desmedido de los honores y voluntad 
propia; • el mundo, que es el conjunto de hombres que se rigen por la triple concu-
piscencia, y de que el demonio se sirve como de instrumento para conducir las almas 
a su eterna condenación, por sus falsas máximas, modas, escándalos, espectáculos, 
persecuciones, etc.; • el demonio, que es el conjunto de ángeles caídos que nos empu-
jan al pecado instigando nuestra triple concupiscencia por medio de las tentaciones. 

 Así como para crecer en vida sobrenatural hay que desarrollar el germen de 
vida que Dios ha depositado en nuestras almas por la gracia, así también para 
protegerla y defenderla hay que combatir ese triple germen de muerte por medio 
de una lucha enérgica, vigilante y continua. Por esta razón la mortificación cris-
tiana es una condición indispensable y necesaria para conservar la vida sobrena-
tural en nuestro presente estado de prueba. 

4º Agentes de la actividad sobrenatural. 

 Dos causas o agentes, tan indispensables el uno como el otro, intervienen en 
nuestra actividad sobrenatural, y por consiguiente concurren a nuestro avance en 
la perfección: Dios, por su gracia actual, y nosotros, por nuestros esfuerzos de 
buena voluntad. Nosotros, sin Dios, no podemos nada; y Dios, sin nosotros, no 
quiere hacer nada. 

1º La gracia de Dios, causa principal. A Dios le toca la parte primera y universal 
en nuestra actividad espiritual: «Sin Mí nada podéis hacer» (Jn. 15 5). Es totalmente 



Hojitas de Fe nº 202 – 4 – VIDA ESPIRITUAL 

necesario que Dios, por una gracia preveniente, nos inspire el acto bueno, y que 
luego, por una gracia concomitante, acompañe, sostenga y vivifique hasta el fin el 
acto bueno: «Dios es quien obra en vosotros, por su beneplácito, no sólo el querer, 
sino el obrar» (Fil. 2 3). Esta acción de Dios, aunque capital y principal, se disimula 
bajo la nuestra, que es la única aparente. 

2º Nuestros esfuerzos de buena voluntad, causa secundaria pero decisiva. La parte 
de nuestra voluntad libre, en relación con la de Dios, es secundaria: consiste en 
prestarse a las gracias y acción de Dios. Con todo, tales gracias, por muy abundan-
tes que sean, sólo se hacen eficaces en la medida en que nosotros colaboramos con 
ellas. Dios nos ha creado libres, y quiere que nosotros mismos seamos los artífices 
de nuestra perfección. De ahí que, en la práctica, sea nuestra cooperación libre la 
que determina nuestro avance espiritual. 

5º Fases y perfección de la Vida Interior. 

 La Vida Interior recorre en su desarrollo, a grandes rasgos, tres fases o etapas, 
llamadas vía purgativa, vía iluminativa y vía unitiva, que se distinguen esencial-
mente por el grado de caridad que vivifica al alma: 

• CARIDAD INICIAL que produce en los incipientes un sincero deseo de la perfección 
y los hace vivir habitualmente en estado de gracia, aunque aún conserven afectos al 
pecado venial y caigan a veces en faltas graves. 

• CARIDAD INTENSA en los proficientes, que, viviendo recogidos y manteniendo siem-
pre vivo el deseo de no ofender en nada a Dios, ponen su principal empeño en imitar 
perfectamente a Nuestro Señor Jesucristo. 

• CARIDAD SUMA en los perfectos, a los que ha llevado a una total conformidad con 
la voluntad de Dios, y produce en sus almas una unión íntima con Dios. 

 Dios nos ha creado por amor, y por amor nos ha elevado a la vida divina. La 
caridad es, desde entonces, el gran motor de la Vida Interior. Y no sólo su motor, 
sino también su cumbre, que reside en la perfección de la caridad: 

• Bajo su doble aspecto de amor a Dios y al prójimo: «El primer mandamiento es: 
Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, con toda tu alma y con toda tu mente. 
El segundo es semejante a éste: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. En estos dos 
mandamientos se cifra toda la Ley y los Profetas» (Mt. 22 37-40). 

• Y su doble cualidad de ser afectiva y efectiva: «Hijitos míos, no amemos sólo de 
palabra y con la lengua, sino con obras y de verdad» (I Jn. 3 18). 

 La razón de ello es que nuestra perfección reside en la unión con Dios, y sólo 
la caridad nos une perfectísimamente con El. Por eso en el cielo desaparecerán 
la fe y la esperanza, para dar lugar a la visión y posesión de Dios, y sólo la 
caridad permanecerá (I Cor. 13 13). 1 

 

© Seminario Internacional Nuestra Señora Corredentora 
C. C. 308 – 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires 

FOTOCÓPIAME – DIFÚNDEME – PÍDEME a: hojitasdefe@gmail.com 


	Leyes del organismo espiritual propio de la Vida Interior
	1º Relaciones recíprocas entre la vida natural  y la vida sobrenatural.
	2º Crecimiento de la vida sobrenatural.
	3º Obstáculos a la vida sobrenatural.
	4º Agentes de la actividad sobrenatural.
	5º Fases y perfección de la Vida Interior.


