Hojitas de Fe

Permaneced en Mf{ S 9. Vida espiritnal

Reglas de San Ignacio sobhre el
discernimiento de espiritus

En una Hojita de Fe anterior (n° 212) hablamos en general del discernimiento
de espiritus. Ahora, en tres nuevas Hojitas de Fe, queremos detallar las indica-
ciones dadas entonces. Empezaremos en esta analizando las Reglas de discerni-
miento de espiritus de la primera semana, en que se describen las mociones in-
teriores que se dan al comienzo de la vida espiritual.

1° Razébn de las reglas de discernimiento de espiritus.

Ante todo, si hay reglas de discernimiento de espiritus, es porque no estamos
solos en este viaje a la eternidad. Nuestra alma se halla continuamente influen-
ciada por otros espiritus, los angeles, de naturaleza superior a la nuestra, a quie-
nes les atafie gobernarnos y guiarnos hacia nuestro fin, de igual modo que a nues-
tra alma le toca gobernar y guiar hacia su fin a nuestro cuerpo, que le es inferior.

Esto no supondria ningan problema, si fueran buenos todos los espiritus bajo cuya
influencia estamos. Pero la doctrina cat6lica ensefia que el mundo angélico se dividid
en dos: la «luz», 0 &ngeles buenos, y las «tinieblas», 0 demonios, que por soberbia se
rebelaron contra Dios. Por eso, en orden a nuestra salvacion, nos importa mucho
poder determinar cuando estas influencias vienen de los angeles buenos, nuestros
compafieros y aliados, a fin de seguirlas, y cuando vienen de los demonios, nuestros
adversarios y enemigos jurados, para apartarnos de ellas. A eso apuntan las reglas
de discernimiento de espiritus.

Resulta un tanto curioso hablar de reglas de discernimiento de espiritus;
pues pareciera que el angel, inmaterial como es, puede obrar sobre nosotros como
mejor se le antoje, sin limites y, por lo tanto, sin reglas fijas y determinadas que
nos permitieran a nosotros protegernos de su influencia. Mas no es asi: aunque
el poder angélico sea muy grande, nuestra naturaleza es muy limitada, y sélo
ofrece al espiritu puro ciertas entradas.

¢ Qué entradas? Nuestro temperamento, y nuestros defectos y concupiscencias. Si el
demonio quiere combatirnos, o el buen angel ayudarnos, han de amoldarse a nuestra
psicologia, a nuestra condicion. Y como nuestra condicion es siempre la misma, sera
siempre una misma la manera de influenciarnos; lo cual nos permite detectar las ma-
neras habituales con que los espiritus aprovechan nuestra flaqueza, para bien o para
mal, y por lo tanto fijar reglas.



Hojitas de Fe n® 310 —2- VIDA ESPIRITUAL

2° La afinidad y contrariedad entre espiritus.

Los espiritus buenos nos influencian de parte de Dios, siempre para llevarnos
a Dios y a nuestra santificacion y salvacion; y los malos, de parte de Lucifer,
siempre para apartarnos de Dios y llevarnos al pecado, aunque aparenten venir
con buenas intenciones y nos presenten bienes materiales. Ambos espiritus, para
obrar sobre nosotros, tienen en cuenta el estado de nuestra alma; de modo que uno
sera su modo de actuar si estamos en gracia, y otro si estamos en pecado mortal.
De donde se deduce una primera ley de discernimiento de espiritus: la de la sim-
patia o antipatia entre espiritus.

Si alguien quiere entrar en una casa, puede hacerlo de dos modos: o con suavidad y
sigilo, si la casa es suya y tiene la llave; o con violencia y estrépito, si la casa no es
suyay no tiene la llave, por donde debe forzarla, dando la alarma. La casa es nuestra
alma; tendré la llave el espiritu que tenga una condicién afin a la nuestra (simpatia),
por lo que entrara sigilosamente y casi sin ser advertido; mas no la tendra el espiritu
de una condicion contraria a la nuestra (antipatia), y deberd entrar con ruido y es-
trépito, haciéndonos violencia.

1° Si la casa, esto es, mi alma, vive habitualmente en pecado mortal, el es-
piritu que entrara en mi alma como en su casa sera el malo. Por lo tanto, las in-
fluencias e insinuaciones del mal espiritu entraran en el alma en pecado mortal
con suavidad y falsa paz. Es lo que dice San Ignacio en su primera regla de dis-
cernimiento de espiritus: «En las personas que van de pecado mortal en pecado
mortal, acostumbra cominmente el enemigo proponerles placeres aparentes,
haciendo imaginar delectaciones y placeres sensuales, para mas conservarlos y
aumentarlos en sus vicios y pecados». Al contrario, en esas mismas almas, las
insinuaciones del buen angel, que les es contrario, entraran con violencia y brio:
«En las cuales personas el buen espiritu usa del modo contrario, punzandoles y
remordiéndoles las conciencias por el sindéresis de la razén».

El demonio procura dormir al alma en pecado, tranquilizandola con mil pensamien-
tos engafiosos, a fin de que no cambie de vida y se mantenga en el pecado: — «Dios
es bueno, y todo lo perdonax; — «eres joven, Dios sabe que necesitas divertirte»; — «el
domingo ya te confesaras de esto»; — «la vida es corta, ¢qué mal hay en disfru-
tarla?», etc. Todos hemos sentido esos razonamientos que justifican y aun alaban
nuestros pecados y mal proceder, o les restan gravedad, o les conceden impunidad,
para que perseveremos en ellos.

El angel de la guarda, en cambio, se ve obligado a abrirse paso haciendo uso de la
fuerza, y su actuacion sera a los gritos y empellones, valiéndose de los reproches de
la conciencia, del temor de los castigos de Dios, para sacudir al alma de su letargo
en el pecado, y llevarla a arrepentirse y a cambiar de vida: — «Desgraciado, si mu-
rieras ahora, ¢donde iria tu alma?»; — «¢de qué te sirven estas ganancias, estos pla-
ceres, esta fama, si con ello pierdes tu alma?»

2° Si en cambio la casa, que es mi propia alma, vive habitualmente en gracia
de Dios, la forma de proceder de ambos espiritus sera diametralmente opuesta:
ahi sera el buen &ngel el que lograra entrar sigilosa e inadvertidamente, con sua-



VIDA ESPIRITUAL -3- Hojitas de Fe n® 310

vidad y sin violencia, por ser afin al alma justa y tener la Ilave; mientras que el
demonio, encontrdndose en casa ajena, se vera obligado a forcejear para volver a
entrar. San Ignacio asi lo enuncia: «En las personas que van intensamente pur-
gando sus pecados, y subiendo de bien en mejor en el servicio de Dios nuestro
Sefior, sucede lo contrario que en la primera regla; porque entonces propio es
del mal espiritu morder, entristecer y poner impedimentos, inquietando con fal-
sas razones, para que el alma no pase adelante; mientras que sera propio del
bueno dar &nimo y fuerzas, consolaciones, lagrimas, inspiraciones y quietud, fa-
cilitando y quitando todos los impedimentos, para que proceda adelante en el
bien obrar».

El modo violento del demonio en las almas que viven en gracia son todos los pensa-
mientos e insinuaciones que el alma percibe con angustia, inquietud o amargura;
mientras que el modo suave del buen angel esta en la luz que deja en el alma, en los
animos y alientos que infunde interiormente, en la paz interior con que la aquieta,
en el fervor y generosidad con que la reviste.

3° La consolacion y desolacion espiritual.

Gracias a este doble elemento: el conocimiento de nuestra alma (si vive habi-
tualmente en gracia de Dios o en pecado mortal), y los modos como cada angel
entra en un alma, amoldandose a ella, la experiencia permite reconocer «la voz»
de cada uno de ellos, su timbre peculiar, y distinguirla de las deméas voces que
intentan parecérsele. Esa «voz» interior de los espiritus, sus mociones e influen-
cias, provocan, cuando se dejan sentir con mas vehemencia o0 mayor frecuencia,
momentos particulares, que San Ignacio llama tiempos de consolacién y de-
solacion espiritual.

Asi como en nuestra vida sufrimos la alternancia de dia y noche, de verano e invierno,
de bonanza y tempestad, asi sucede también en el alma, que no est& nunca estable en
una misma disposicion interior. En nuestra vida espiritual, mas alla de los tiempos
serenos (en que no discernimos influencia especial de ningun &ngel), hay alternancia
de consolacion espiritual (que es como el diay la luz) y de desolacion espiritual (que
es como la noche y la oscuridad).

1° San Ignacio expone asi la consolacion espiritual: «Llamo consolacion
cuando en el alma se causa alguna mocion interior, con la cual viene el alma a
inflamarse en amor de su Criador y Sefior, y por consiguiente cuando ninguna
cosa criada sobre la haz de la tierra puede amar en si, sino sélo en el Creador de
todas ellas. Asimismo cuando lanza lagrimas motivas a amor de su Sefior, ya por
el dolor de sus pecados, o de la pasion de Cristo nuestro Sefior, o de otras cosas
derechamente ordenadas en su servicio y alabanza; finalmente, llamo consola-
cion todo aumento de fe, esperanza y caridad, y toda alegria interna que llamay
atrae a las cosas celestiales y a la propia salud del alma, aquietandola y pacifi-
candola en su Criador y Sefior». Como esta mocién interior la causa general-
mente el angel bueno, el tiempo de consolacidn espiritual suele ser un momento
privilegiado de recibir luces y gracias de Dios, y de seguridad de que hay que



Hojitas de Fe n® 310 —4 - VIDA ESPIRITUAL

seguir tales pensamientos para agradar a Dios y asegurar la propia santificacion.
Con todo, la consolacion es s6lo un momento de respiro, un dia de fiesta o de
descanso, que Dios concede en medio del trabajo y de la lucha espiritual.

La importancia de este tiempo de consolacion es grande: ¢ ante todo, porque ofrece
el momento de hacer provision de fuerzas, gracias, buenas acciones y oraciones, en
orden a la desolacién que vendra después; ¢ luego, porque en esos tiempos de conso-
lacidn se aprende a reconocer «la voz» peculiar de Dios, para distinguirla luego de
la voz del demonio, cuando intente imitarla; reconocerla por la luz que la acompafia,
el animo que deja, el sacrificio y la generosidad que insinda, la misericordia con
que nos trata; * finalmente, porgque en esos momentos nos muestra el Sefior que tiene
mejores bienes para darnos que el mundo, bienes que de veras contentan y sacian al
alma, y que son s6lo un preludio y anticipo de lo que nos tiene reservado por toda
la eternidad.

2° La desolacion espiritual la describe San Ignacio como sigue: «Llamo de-
solacion todo lo contrario de la tercera regla; asi como oscuridad del alma, tur-
bacidn en ella, mocién a las cosas bajas y terrenas, inquietud de varias agitacio-
nes y tentaciones, moviendo a desconfianza, sin esperanza, sin amor, hallandose
toda perezosa, tibia, triste y como separada de su Criador y Sefior. Porque asi
como la consolacidn es contraria a la desolacion, de la misma manera los pen-
samientos que salen de la consolacion son contrarios a los pensamientos que sa-
len de la desolacién». Los pensamientos que entonces nos asaltan, y que nosotros
nos echamos en cara como si vinieran de nosotros, no son otra cosa que las in-
fluencias del demonio sobre nosotros; pues la desolacién es el momento en que
nos habla preferentemente el mal angel. «Su voz» consiste en sus mociones e in-
sinuaciones, tan contrarias a las de Dios: tristeza, tibieza, desgana, desconfianza,
inquietud, tentaciones mucho mas frecuentes, sentimiento del abandono de Dios
y de la inutilidad de los propios esfuerzos, desaliento, deseos malos y bajos.

Ha llegado para el alma el momento del combate, y de sobreponerse a todo ese cuU-
mulo de pensamientos que se insinGan entonces, aunque no logre ahuyentarlos. San
Ignacio, para este tiempo de desolacion, dicta las siguientes pautas: ¢ ante todo, la
paciencia, que es la actitud propia del que esta en desolacion: perseverar en el bien
a pesar de la dificultad que entonces se sienta en obrar bien, y esperar el momento
en que Dios vendrd a librarnos con su consolacion, * luego, en tiempo de desolacion
no hacer mudanza, esto es, no cambiar nada de lo que se habia determinado hacer
antes (propositos, practicas espirituales), ni tomar entonces ninguna decision impor-
tante (pues las cosas importantes se deciden siempre en momentos de serenidad), ya
que el demonio nos azuza entonces, con inquietud, a tomar decisiones apresuradas y
equivocadas; - finalmente, aprender en esos momentos a reconocer «la voz» del de-
monio, por el estado de oscuridad y angustia que deja en el alma, y huir de lo que
diga, como huye el pajarito ante la presencia de cualquier otro animal, o como la
oveja desconfia y se aparta del extrafio en quien no reconoce la voz de su pastor.

© Seminario Internacional Nuestra Sefiora Corredentora
C. C. 308 — 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires

FoToCOPIAME — DIFUNDEME — PIDEME a: hojitasdefe@gmail.com



