Hojitas de Fe

Vigilad, orad, resistid Jrad Il. Defensa de la Fe

Espiritun que preside
el nuevo rito de la Misa

Todo fiel cristiano tiene en su Catecismo un compendio acabado y fidelisimo
de su fe, de esa fe de la Iglesia catélica que, como Dios, «no se muda», sino que
permanece siempre inalterable. Pues bien, ese mismo Catecismo, al tocar el tema
de la Santa Misa, le habla como sigue:

¢ Qué es la Santa Misa? — La Santa Misa es el sacrificio del Cuerpo y Sangre de Nues-
tro Sefior Jesucristo, ofrecido en nuestros altares en memoria del Sacrificio de la Cruz.

¢El sacrificio de la Misa es el mismo sacrificio de la Cruz? — Si, el sacrificio de la
Misa es el mismo sacrificio de la Cruz, porque en él se ofrece y sacrifica el mismo Je-
sucristo, aunque de un modo incruento, es decir sin padecer ni morir como en la Cruz.

Por eso mismo, cuando el Papa Pablo VI promulgaba en 1969 el Novus Ordo
Missz, todo catélico habria podido esperar que el nuevo rito manifestase esta
realidad sacrificial de la Misa, y afirmase su identidad con el sacrificio de la
Cruz. Ahora bien, ;es eso lo que el nuevo rito nos presentaba? Parece que no,
sino algo muy distinto y, lo que es peor, en el mas genuino sentido protestante:
nos ofrecia el rito de una cena, ofrecido no por el sacerdote consagrado sino por
todo el pueblo de Dios, reunido para un memorial festivo en el que Nuestro
Sefior se hace espiritualmente presente en virtud de la promesa hecha a sus dis-
cipulos congregados.

No se trata de afirmaciones gratuitas, sino de la explicacion que daba de las
nuevas rabricas el Padre José Maria Martin Patino, director en Espafia del Se-
cretariado Nacional de Liturgia, y encargado de comentar las «Nuevas normas
de la Misa» (Biblioteca de Autores Cristianos, 1969). A través de sus comenta-
rios, veamos cual es el espiritu que preside la nueva Misa.

1° El nuevo rito, una novedad revolucionaria.

Para el Padre Martin Patino, la Constitucion Missale romanum, que promul-
gaba el nuevo Misal, «constituye una novedad, casi revolucionaria, dentro de la
historia de la legislacion litargica» (p. 28). La novedad consiste en haber sus-
traido la celebracién de la Misa a la Iglesia jerarquica para darsela a los fieles, a
quienes incumbiria propiamente la accion sagrada:



Hojitas de 'e n® 323 —2- DEFENSA DE LA FE

«Hasta ahora, el cédigo de rubricas se dirigia al celebrante y a los ministros que le
ayudan. La Misa aparecia asi como una accion propia Unicamente de la Iglesia je-
rarquica. El principio conciliar que recoge la INSTITUTIO es que “las acciones litdr-
gicas pertenecen a todo el Cuerpo de la Iglesia”, que es “pueblo santo congregado
y ordenado bajo la direccion de los Obispos ”» (p. 30).

De hecho, el Padre Martin Patino, examinando la evolucion de las rabricas a
lo largo de la historia, imagina la celebracion de la primitiva Iglesia como «ges-
tos que realiza la comunidad entera, y no s6lo algun ministro» (p. 24); luego, lo-
grada ya la paz de la Iglesia, las rabricas empiezan a poner énfasis en los aspec-
tos mas solemnes de la liturgia papal, aungque «son aun comunitarias» (p. 25). A
partir del siglo XI1, debido a la multiplicacion de las Misas rezadas, y a la impo-
sibilidad de contar en todas estas Misas con los ministros necesarios, el cele-
brante empez6 a «acaparar» los diferentes elementos de la celebracion, «reali-
zando todos los papeles aun en el caso de que los respectivos ministros estuvie-
ran presentes» (p. 26). Finalmente,

«por esta época empezaron a divulgarse tratados de rubricas para uso exclusivo casi
del celebrante, entre los cuales es especialmente conocido... el ORDO MIss de Bur-
ckard. Solamente un paso mas, y el Misal de San Pio V, en 1570, adoptara como
oficial un ORDO Miss£ copiado casi literalmente del de Burckard, y con ello se ca-
nonizard oficialmente la MISSA A SOLO, como si esta forma de celebracion fuera la
Misa tipica del cristianismo, o como si el simple hecho de la ordenacion hiciera del
ministro de Jesucristo, para el bien y servicio de la comunidad sacerdotal, una
especie de “hombre-orquesta” a quien corresponderia como “su oficio” el “decir
la Misa”, a la que el pueblo simplemente debe “asistir” u “oir”» (p. 26).

Esta forma de celebrar, por lo tanto, «reducia la Misa a lo que hace el que de
hecho s6lo deberia presidir», y «perdia todo caracter comunitario» (p. 26). Pero,
en el nuevorito, «lacomunidad, servida por los ministros, vuelve a ser lo central,
y no se reduce a ser simplemente “representada” por los sacerdotes» (p. 27).

2° El celebrante es el pueblo de Dios.

La explicacion del Padre Martin Patino responde, de hecho, a la definicion
de la Misa tal como se la encuentra en las nuevas normas de la Misa, en el fa-
moso n° 7 de la Constitucion Missale romanum, que dice asi:

«La Cena del Sefior, 0 Misa, es la asamblea sagrada o congregacion del pueblo de
Dios, reunido bajo la presidencia del sacerdote para celebrar el memorial del Sefior.
De ahi que sea eminentemente valida, cuando se habla de la asamblea local de la
Santa Iglesia, aquella promesa de Cristo: “Donde estan reunidos dos o tres en mi
nombre, alli estoy yo en medio de ellos” (Mt. 18 20)» (p. 83).

Notemos sobre este nimero: « primero, que se define la Misa, no como un
sacrificio, sino como «la Cena del Sefior»; ¢ segundo, que, aun asi, no se dice
tampoco que la Misa sea la Cena del Sefior; la Misa es en realidad la asamblea
sagrada, el pueblo congregado bajo la presidencia del sacerdote; la Misa somos



DEFENSA DE LA FE -3- Hojitas de Fe n® 323

nosotros; « tercero, que la Unica presencia de Cristo que se realiza en la Misa, en
esa congregacion del pueblo, es la presencia espiritual de estar El en medio de
los fieles reunidos. Si, razén tenia el Padre Patino de presentar este documento
como revolucionario. Y comentaba:

«De la Eucaristia —principal manifestacién de la Iglesia, segun el Concilio Vatica-
no |- se dice, no que sea la accion del sacerdote a quien se une el pueblo —asi se
presentaba con frecuencia la Misa hace algin tiempo—, sino mas exactamente como
accion de este pueblo, servido por los ministros, que precisamente a través de su mi-
nisterio dan al pueblo la presencia sacramental de su Sefior... Es importante, pues,
que la pastoral realce esta afirmacién y no se caiga asi en el escollo de presentar la
participacion de los fieles en la Misa como una participacion menor de lo mismo
gue hace el ministro... La participacion del pueblo es algo que le corresponde por-
que la Iglesia toda es cuerpo de Cristo que se une a su Cabeza en la celebracién; en
cambio, el ministerio del celebrante... tiene sélo una accién ministerial: a través de
él los fieles se unen a Cristo y con Cristo celebran la Eucaristia. Por ello se afirma
que “la Eucaristia es accion de Cristo y accion del pueblo de Dios”» (p. 70-71).

Dicho en otras palabras, el sacerdocio que importa en la celebracion de la
Eucaristia es el sacerdocio comun del pueblo de Dios, mientras que el sacerdocio
del celebrante tiene sélo una accién ministerial: es ministro, no ya de Cristo,
como lo ensefiaba «la teologia clasica de los ultimos siglos» en su vision «pira-
midal» de la Iglesia (p. 71), sino del pueblo de Dios, que lo delega para realizar
a través de él la accion sagrada. Y por eso mismo,

«en la medida que sea posible, conviene tender a la distribucion de las funciones,
guedando ya desautorizada la tendencia acaparadora a que estdbamos acostumbra-
dos» (p. 31).

3° Laiglesia, lugar de reunién cristiana.

Evidentemente, tanto el rito como el lugar debian reflejar «esta nueva y mas
exacta vision... de la Eucaristia, no como acto del celebrante, sino como accién
del pueblo de Dios» (p. 71). Por eso nos dice el Padre Patino:

«Los primeros cristianos se reunian en las casas, conscientes de que la presencia de
Jesus se acentuaba cuando dos o més estaban reunidos en su nombre... Asi, toda reu-
nion, en cualquier sitio que fuese, era la vez la Iglesia y el templo, porque Jesucristo,
verdadero y glorioso templo, estaba entre ellos. De este sentido originario de Iglesia
pasé la palabra a los lugares de reunién, a las “iglesias”. Porque pronto hicieron
falta locales adecuados y especiales de reunion. Estos locales tienen, si se nos permite
la comparacién, un poco de gran comedor para banquetes; de sala de conferencias,
donde se escucha la sabiduria de Dios; de escenario, donde se asiste al gran espec-
taculo de la teofania; de locutorio, donde se dialoga con Dios, y de sala de fiestas,
donde los creyentes celebran sus alegrias... Esta idea de reunion cristiana debe estar
en la raiz de toda la estructura del templo: una asamblea de Jesucristo con sus
hermanos para escuchar la Palabra de Dios, para responder a esas palabras con
su gratitud, sus canticos y sus slplicas, asi como para expresarse mutuamente el
amor que Jesus pedia en la cena como distintivo de sus discipulos. Todo lo que ayude



Hojitas de 'e n® 323 —4 - DEFENSA DE LA FE

a expresar esta realidad y en la medida en que lo exprese, sera laudable; todo lo que
la estorbe y dificulte, ser& deplorable. Toda la INSTITUTIO esta animada por este
espiritu; toda ella da por supuesta esta concepcion del templo como un lugar en el
que la Iglesia de los bautizados se congrega para adorar al Padre, con Cristo, en el
Espiritu» (p. 61).

Uno se queda patidifuso. Ninguna mencion de altar, ni de sacrificio, ni de
cruz, ni de presencia real de Nuestro Sefior, en la idea misma del templo cris-
tiano. Nuestras catedrales e iglesias de antafio fueron edificadas para el sacrificio
de Nuestro Sefior, y su estructura misma reflejaba tanto la realidad sacrificial
como la presencia real del divino Sacramentado. Ahora, con este nuevo concepto
de iglesia, nos encontramos con los mamotretos que se pueden observar en tantas
partes, porque han sido concebidos como lugares polivalentes, aunque béasica-
mente como salas de fiesta.

4° La nueva Misa se presenta como una cena.

Para terminar esta breve resefia, digamos que el nuevo rito no nos presenta
ya un sacrificio, el sacrificio de Nuestro Sefior, sino una cena. Prueba de ello el
n° 48 de Missale romanum:

«Laultima Cena, en la que Cristo instituy6 el memorial de su Muerte y Resurreccion,
se hace continuamente presente en la Iglesia cuando el sacerdote, que representa a
Cristo Sefior, realiza lo que el mismo Sefior hizo y encargé a sus discipulos que hicie-
ran en memoria de El, instituyendo asi el sacrificio y banquete pascual» (p. 123).

Segun este nimero, lo que se hace presente en la Misa no es el sacrificio de
Nuestro Sefior en la Cruz, sino la dltima Cena. ¢La del cordero pascual, que
Cristo comi6 con sus apostoles, acompafiado de los panes acimos que eran de
rigor en la Pascua, y de las lechugas amargas? En todo caso, eso es lo que se nos
deja entender, para gozo y alivio de todo protestante.

Conclusién.

«Las ovejas siguen al pastor, porque reconocen su voz; mas a un extrafio no
lo siguen, sino que huyen de él, porque no conocen la voz de los extrafios» (Jn.
10 4-6). El nuevo rito que Pablo VI promulgaba es extrafio para un catélico, que
ya no reconoce en él el testamento sagrado de Nuestro Sefior; y por eso, no podia
el Papa indignarse de que hubiera pastores y fieles que se negaran a aceptarlo,
ni imponerlo con su autoridad —como de hecho lo hizo—. Es un rito que no tiene
nada que ver con el santo sacrificio que San Pio V quiso legar y proteger por su
Bula Quo primum tempore, concedida a perpetuidad. Es lo que demostraremos
en unas siguientes Hojilas de Fe.

© Seminario Internacional Nuestra Sefiora Corredentora
C. C. 308 — 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires

FoToCOPIAME — DIFUNDEME — PIDEME a: hojitasdefe@gmail.com



	Espíritu que preside el nuevo rito de la Misa
	1º El nuevo rito, una novedad revolucionaria.
	2º El celebrante es el pueblo de Dios.
	3º La iglesia, lugar de reunión cristiana.
	4º La nueva Misa se presenta como una cena.
	Conclusión.


