
Vigilad, orad, resistid 11. Defensa de la Fe 

 Ya es un tópico decir, al hablar de la Misa tradicional, que se celebraba «de 
espaldas al pueblo», mientras que la Misa nueva se dice «de cara al pueblo», lo 
cual parece una mejora; cuando, en realidad, es uno de los indicios del cambio 
de la noción de Misa: de sacrificio que era, ha pasado ahora a ser una cena. 

En efecto, si la Misa es un sacrificio ofrecido a Dios, nada más normal que el sacer-
dote, encabezando el acto sacrificial (y no «dando la espalda»), y el pueblo fiel que 
a él se une, estén todos mirando hacia el altar, hacia la Cruz, hacia Dios; mientras 
que si la Misa es una cena ofrecida a la asamblea, nada más maleducado que vol-
verle la espalda a los comensales. 

 Así pues, la Misa, ¿es un sacrificio o una cena? El Concilio de Trento definió 
la realidad sacrificial de la Misa, diciendo que es la renovación del sacrificio del 
Calvario, y que nos aplica los frutos de salvación para la remisión de los pecados 
y nuestra reconciliación con Dios. Citemos los textos: 

«El Dios y Señor nuestro, aunque había de ofrecerse una sola vez a Sí mismo a Dios 
Padre en el altar de la cruz, con la interposición de su muerte, a fin de realizar la 
eterna redención de las almas…, en la última Cena quiso dejar a su esposa amada, 
la Iglesia, un sacrificio visible… por el que se representara aquel suyo sangriento 
que había de consumarse en la cruz…, ofreciendo a Dios Padre su cuerpo y su san-
gre bajo las especies de pan y de vino, para que su eficacia saludable se aplicara 
para la remisión de los pecados que diariamente cometemos» (Dz. 938). 

«En este divino sacrificio, que en la Misa se realiza, se contiene e incruentamente 
se inmola aquel mismo Cristo que una sola vez se ofreció a Sí mismo cruentamente en 
el altar de la cruz…; sacrificio que es verdaderamente propiciatorio…, por el que 
conseguimos misericordia y hallamos gracia en el auxilio oportuno, si contritos y pe-
nitentes nos acercamos a Dios; pues aplacado el Señor por la oblación de este sacri-
ficio, concediendo la gracia y el don de la penitencia, perdona los crímenes y pecados, 
por grandes que sean. Una sola y misma es, en efecto, la Víctima, y uno mismo es el 
que ahora se ofrece por el ministerio de los sacerdotes y el que entonces se ofreció a 
Sí mismo en la cruz, siendo sólo distinta la manera de ofrecerse» (Dz. 940). 

«Si alguno dijere que en el sacrificio de la Misa no se ofrece a Dios un verdadero y 
propio sacrificio, o que el ofrecerlo no es otra cosa que dársenos a comer Cristo, sea 
anatema» (Dz. 949). 



Hojitas de Fe nº 326 – 2 – DEFENSA DE LA FE 

«Si alguno dijere que el sacrificio de la Misa sólo es de alabanza y de acción de gra-
cias, o mera conmemoración del sacrificio cumplido en la cruz, pero no propiciato-
rio…; y que no debe ser ofrecido por los vivos y los difuntos, por los pecados, penas, 
satisfacciones y otras necesidades, sea anatema» (Dz. 950). 

 La Misa es, pues, un sacrificio. También es una comunión, pero una comunión 
al sacrificio previamente celebrado, una comida sacrificial, un convite en el que 
se come la Víctima inmolada del sacrificio. Ahora bien, toda la estructura de la 
Misa nueva acentúa el aspecto de la celebración como comida, en detrimento de 
su aspecto sacrificial; y ello, agravado más aún, en el sentido protestante, que es 
herético. Señalemos, si no, cuatro hechos. 

1º Reemplazo del altar por una mesa. 

 La sustitución del altar del sacrificio por una mesa cara al pueblo indica ya de 
por sí una orientación en este sentido; pues si la Misa es una simple comida, es 
natural que los invitados se reúnan alrededor de una mesa, como comúnmente se 
hace, y que carezca de sentido el altar de cara a la cruz del Calvario. 

 Por lo demás, la Liturgia de la Palabra (que más bien se podría llamar también 
«mesa de la Palabra», como lo hacen los números 8, 34 y 316 de las Nuevas 
Normas de la Misa) ha tomado tal amplitud que ocupa la mayor parte de la nueva 
celebración y, por lo mismo, disminuye la atención debida al misterio eucarístico 
y a su sacrificio. 

2º Supresión del Ofertorio de la Víctima. 

 Esencialmente, debe señalarse en esta línea la supresión del Ofertorio de la 
Víctima del sacrificio, reemplazado por la presentación de los dones. Lutero 
reaccionó de modo violento contra el Ofertorio de la Misa católica; y desde su 
punto de vista herético no se engañaba: la sola ofrenda de la Víctima era una in-
negable afirmación de que se trataba de un verdadero sacrificio, y de un sacrifi-
cio expiatorio para la remisión de los pecados. 

 El Ofertorio de la Misa católica era, pues, un obstáculo para el ecumenismo 
con los protestantes. No se tuvo miedo entonces de hacer una caricatura del 
mismo, violentando la fe católica. El antiguo Ofertorio precisaba la oblación del 
sacrificio mismo de Cristo: «Recibe, oh Padre Santo, esta hostia inmaculada» 
(«hanc immaculatam hostiam»); «te ofrecemos, Señor, el cáliz de salvación» 
(«calicem salutaris»). Es evidente que esta hostia inmaculada y este cáliz de sal-
vación no son ni el pan ni el vino, sino el cuerpo y la sangre de Cristo, en la 
perspectiva de la inminente Consagración. 

En la Misa nueva, en cambio, se ha suprimido el Ofertorio de la Víctima, y se 
lo ha reemplazado por una simple presentación de los dones, que en la ocurren-
cia son pan y vino, y no ya el cuerpo y la sangre de Cristo. Escuchemos, si no, al 
Padre Martín Patino, en su comentario a las Nuevas normas de la Misa (Biblio-
teca de Autores Cristianos, 1969): 



DEFENSA DE LA FE – 3 – Hojitas de Fe nº 326 

«Tanto el gesto [de la presentación de los dones] como la fórmula, quieren ser un 
equilibrio en el que, recogiendo lo que de valor tenga la aportación humana al sacri-
ficio a través de la materia del mismo, se evita, sin embargo, el pleno concepto de 
ofrenda. No es una elevación, sino una mostración. Es preciso mantenerse en ese 
equilibrio…, preparando a los fieles para entender las fórmulas nuevas en su autén-
tico sentido. Es decir: ya el tener pan y vino que ofrecer es un don de Dios a nosotros. 
El hombre pone esto poco que tiene como signo de su trabajo, de su corazón y de su 
vida entera. Pero todavía es insuficiente si Dios no santifica estas ofrendas. 

Nótese, de paso, por lo que se relaciona con las bendiciones de la Misa, que, vol-
viendo a la primitiva bendición judía, no se bendice A LOS ALIMENTOS, sino que se 
bendice A DIOS POR LOS ALIMENTOS, con lo cual, al tomarlos en esta disposición de 
espíritu, quedan santificados» (p. 168). 

Esta sustitución viene a ser algo propiamente grotesco, pues significa la pre-
sentación de unas migajas de pan y de unas gotas de vino, frutos de la tierra y del 
trabajo del hombre, que el hombre se atreve a presentar al Dios soberano. Los 
paganos, por cierto, lo hacían mucho mejor, pues ofrecían a la divinidad, no unas 
migajas, sino cosas más importantes: un toro u otro animal, cuya inmolación 
suponía para ellos un verdadero sacrificio.  

3º Tono narrativo de la Consagración. 

La realidad misma de la Misa como renovación del sacrificio del Calvario se 
esfuma de este modo en sus expresiones concretas, llegando incluso al corazón 
mismo de la celebración, ya que en el nuevo rito se le pide al sacerdote que pro-
nuncie las palabras mismas de la Consagración en tono narrativo, como si se tra-
tara del relato de un acontecimiento ya pasado, y no ya en el tono conminatorio 
de una acción, la Consagración, que se realiza en el presente en nombre de la Per-
sona cuyas veces hace y en cuya autoridad actúa el sacerdote. Y esto es gravísimo. 

De hecho, en las Nuevas normas de la Misa, la Consagración recibe el nombre de 
«narratio institutionis» (nº 55), esto es, «relato de la institución»; y así, lo único que 
esas nuevas normas reclaman del celebrante es que haga un relato. 

¿Qué intención tendrá el sacerdote dentro de esta nueva perspectiva, intención 
necesaria para consagrar válidamente, pero que ya no se halla expresada en las 
ceremonias del rito? El sacerdote podrá, sin duda, suplirla por su propia voluntad, 
y la Misa será entonces válida; pero ¿qué sucederá con los sacerdotes innovado-
res, preocupados ante todo por romper con la antigua Tradición? La duda se hace 
legítima. Y, en ese caso la nueva Misa en nada se distinguiría, en su estructura 
general, de la cena protestante. 

4º Modificación del Canon romano. 

Algunos dicen que en el nuevo rito se ha conservado el Canon romano. Es 
cierto, pero se deja a elección del celebrante junto a otras tres Plegarias Eucarís-
ticas. ¿Qué significa esta elección? 



Hojitas de Fe nº 326 – 4 – DEFENSA DE LA FE 

 El Canon romano conservado ya no es el antiguo Canon, puesto que ha sido 
mutilado de varios modos: en la misma Consagración, presentada como un sim-
ple relato; por la supresión de los signos de cruz, antes tan numerosos, y de las 
genuflexiones, expresiones de la fe en la presencia real; por la libre mención o 
supresión de la lista de los Santos invocados en el mismo; y ya no está presigni-
ficado por el Ofertorio del sacrificio. Y, además, ha perdido su carácter propio de 
«canon», esto es, de oración fija e inmutable, ya que se lo ha hecho intercambia-
ble: se lo puede reemplazar por otra Plegaria eucarística, según la preocupación 
o creencia de cada cual. Ahí está la gran astucia del ecumenismo innovador. 

 Oficialmente, el celebrante puede escoger entre tres nuevas «Plegarias euca-
rísticas» en vez del Canon romano; pero, de hecho, la puerta ha quedado abierta 
a toda innovación, hasta el punto de que hoy en día es imposible hacer una lista 
exhaustiva de todas las Plegarias eucarísticas que se han introducido y que se 
emplean en las diversas diócesis. Tan es así que nos hemos de limitar a analizar 
brevemente las tres nuevas Plegarias eucarísticas introducidas en la nueva Misa 
al lado del Canon romano. 

La segunda Plegaria Eucarística, que algunos presentan como el «Canon de San Hi-
pólito» y como más antiguo que el Canon romano, es en realidad el canon que el an-
tipapa Hipólito compuso en el momento de su rebeldía, que duró hasta su martirio, 
por el cual regresó a la unidad de la Iglesia. Este canon, que sólo conocemos por una 
reseña incompleta, probablemente no se usó jamás en la Iglesia de Roma, y no fue 
nunca recogido por la Tradición de la Iglesia. Es un canon sumamente breve, y fuera 
del relato de la última Cena, sólo contiene algunas oraciones de santificación de las 
ofrendas, de acción de gracias y de súplica de la eterna salvación, pero sin ninguna 
mención del sacrificio. 

La tercera Plegaria Eucarística hace referencia al sacrificio, pero sólo en el sentido 
de un sacrificio de acción de gracias y de alabanza. No se menciona para nada el 
sacrificio expiatorio renovado en la realidad presente del Sacramento, y que nos 
alcanza la remisión de los pecados. 

La cuarta Plegaria Eucarística narra los beneficios de la Redención operados por 
Cristo, pero sin aludir tampoco explícitamente a la idea de sacrificio propiciatorio, 
renovado en el momento presente. 

Conclusión. 

 Basten estas consideraciones para probar que, en torno a la idea de sacrificio, 
«el Novus Ordo Missæ se aleja de manera impresionante, tanto en su conjunto 
como en sus detalles, de la teología católica de la santa Misa»; ya que deja en el 
abandono y en el olvido, en el acto mismo de la celebración, la doctrina católica 
sobre el carácter sacrificial de la Misa, definido por el Concilio de Trento, ha-
ciendo que acabe luego siendo negada por omisión.1 

 

© Seminario Internacional Nuestra Señora Corredentora 
C. C. 308 – 1744 Moreno, Pcia. de Buenos Aires 

FOTOCÓPIAME – DIFÚNDEME – PÍDEME a: hojitasdefe@gmail.com 


	La Misa nueva y el sacrificio eucarístico
	1º Reemplazo del altar por una mesa.
	2º Supresión del Ofertorio de la Víctima.
	3º Tono narrativo de la Consagración.
	4º Modificación del Canon romano.
	Conclusión.


